
Z niewoli do
wolności

Narodzinv nowego dnia



Z NIEWOLI DO
WOLNOŚCI

F.T. Wright



Wydawca:

Zbór Adwentystów Odpocznienia Sabatu

Skład, druk i wysyłka:

Wydawnictwo Botschaft fur unsere Zeit
Waldstraße 37
D�5241 Dickendorf

Tytuł oryginału:
From Bondage to Freedom

Wydanie pierwsze:
Czerwiec 1991

(From Bondage To Freedom, Polish Edition)



ILUSTRACJA NA OKŁADCE:

Wschodz�ce słońce w okolicach Vancouver — Ka
nada, obwieszcza świt nowego dnia. Ciemność znika,
chmury s� zabarwione i budz�cy si� świat wie, że
słońce wkrótce pojawi si� w swojej wspanialości.

W podobny sposób ci, którzy doświadczyli żywej
mocy Bożej — Ewangelii Jezusa Chrystusa — wiedz�,
że ciemność została rozproszona i rozpocz�ł si� wielki
nowy dzień. Wolność od grzechu zast�piła niewol�
i rozpacz. Wierz�cy stal si� cz�ści� ciała Chrystusa
i każdy dzień jest szcz�śliwym zwi�zkiem z nowo od
nalezionym Wybawicielem. Przemiana taka w życiu
tych, którzy jej doświadczaj�, oznacza wielki punkt
zwrotny. Nic już nie jest takie samo, gdyż wszystkie
rzeczy stały si� prawdziwie nowe.



SPIS TREŚCI

Wprowadzenie 7

Z niewoli do wolności 10

— Problem 12

— Rozwiązanie 43

— Wyzwolenie 63

— Moje świadectwo 82

— Nie z niewoli do niewoli 97



WPROWADZENIE

Niniejsza praca jest rozwinięciem studium prze�
prowadzonego przez autora w roku 1965 i utrwalo�
nego na taśmie magnetofonowej. Poprzez owe stu�
dium słuchacze dostąpili takiego błogosławień�
stwa, że domagali się opublikowania go. Istniała
jednak obawa, że słowo napisane nie jest w stanie
właściwie oddać tak żywego tematu. Odczuwaliś�
my, że nadejdzie czas, który potwierdzi koniecz�
ność wydania tej pracy w wersji pisanej.

Jednakże ostatecznie zgodziliśmy się, aby przej�
ściowo wydana pozycja była bezpośrednim przed�
stawieniem zapisu z taśmy, poprawionym w kilku
zaledwie miejscach. Tak też uczyniliśmy i pojawiła
się ona pod tytułem »Z niewoli do wyzwolenia.

W tej formie na przestrzeni kilku lat zaistniało za�
potrzebowanie na ponad 10000 egzemplarzy w ję�
zyku angielskim, a także kilka edycji w Niemczech,
Skandynawii oraz Zulu. Broszura ta przedostała się
nawet do komunistycznych krajów Europy wschod�
niej.

Gdy nakład został wyczerpany, a zainteresowa�
nie (dzieięć lat po wydaniu pierwszej wersji) nadal
wzrastało, podjęliśmy decyzję, iż nadszedł czas na
napisanie wersji z prawdziwego zdarzenia na bazie
poprzednich wydań. W międzyczasie uzyskaliśmy
doświadczenie w przedstawianiu tematu, a wciąż
narastająca liczba świadectw potwierdzała pew�
ność poselstwa, które może stać się korzyścią dla



wszystkich, wiernie stosujących się do wyłożonych
tu zasad. Dlatego też nie obawiając się, że książka
będzie zalegała półki, wydaliśmy tę pierwszą edycję
w nakładzie 10000 egzemplarzy pod nieznacznie
zmienionym tytułem »Z niewoli do wolności«.

Potrzeba, na spotkanie której wychodzi niniejsza
pozycja jest bardzo wielka. Wszędzie znajdują się
ludzie spragnieni zwycięstwa nad mocą grzechu.
Nie chcą oni skomplikowanych argumentów na te�
mat teorii religii, lecz potrzebują i pragną prostego,
praktycznego objawienia —jak mogą otrzymać ofe�
rowane im zbawienie.

W tym poszukiwaniu krępuje ich jednak wiele
rzeczy. Siła uprzedzeń i sprzecznych poglądów jest
tak wielka, że zagłębiając się w studium tego typu,
skłonni są widzieć je przez pryzmat wcześniejszego
sposobu myślenia. Tak więc, choć sądzą oni, iż
zgadzają się z każdym napisanym tu słowem, fak�
tycznie traktują je jako mówiące coś innego, niż rze�
czywiście ono mówi. Dlatego też zachęcamy wszys�
tkich, aby walczyli o zrozumienie tego, co niniejsza
publikacja naprawdę przedstawia, a nie tego, co
sądzą, że przedstawia. Z tej przyczyny lepiej jest
przeczytać ją kilka razy.

Wielu przekona się również, jak wszyscy czynią�
cy ten krok, że zrzeczenie się starego człowieka
grzechu wiąże się ze znaczną ofiarą, na poniesienie
której nie każdy jest gotowy. Spotykamy obecnie
wielu ludzi, którzy zaniepokojeni drogą, jaką podą�
ża ten świat, pragną odwrócenia się od niej, lecz nie
są zainteresowani, aby dokonać tego na Boży spo�
sób.

Fakt ten jednak zasmuca szczególnie tych, któ�

8



rży skosztowali Bożej drogi i znają wolność i pokój,
które ona przynosi. Dlatego też naszą modlitwą
jest, abyś, drogi Czytelniku, czytając tę broszurę
stał się jednym z tych, którzy gotowi są ofiarować
wszystko, aby odnaleźć drogocenną Perłę.



Z niewoli do wolności

Jeżeli jakakolwiek publikacja ma być wydana bez
celu, lepiej by było, gdyby nie powstała w ogóle. Na�
szemu studium towarzyszy jednak określony cel.
Jest nim przedstawienie Ci, drogi Czytelniku sposo�
bu, za pomocą którego możesz osiągnąć życie peł�
ne zwycięstw nad nurtującymi Cię problemami i po�
kusami nieustannie mącącymi Twój spokój.

Nie jest zamiarem naszego studium narzucenie
Ci jakim masz być. Każdy przeciętny człowiek po�
siadający ambicję stawania się lepszym, zdaje so�
bie sprawę z tego jakim chce być i stara się to osią�
gnąć. Jeżeli jesteś członkiem jakiegokolwiek koś�
cioła, który posiada szczytne ideały i standardy, tym
lepsze jest Twoje wyobrażenie o tym, kim chcesz
być. W takim przypadku nie tylko samo wyobraże�
nie jest jasno sprecyzowane, ale większy jest też
nacisk na samego siebie by te ideały osiągnąć.

Problem, który chcemy przedstawić jest następu�
jący: w jaki sposób mogę osiągnąć to, co w naj�
głębszej świadomości wydaje mi się być słuszne
i czego nade wszystko pragnę? Oto pytanie, na któ�
re tysiące ludzi szuka dziś odpowiedzi.

Jeżeli jesteś jednym z nich, studium to przezna�
czone jest dla Ciebie. Książka ta nie jest teorią czło�
wieka, który siedząc w fotelu wymyślił w jaki spo�
sób, jego zdaniem, można osiągnąć zwycięstwo
nad złem. Jest ona świadectwem kogoś, kto żarli�
wie starając się osiągnąć najwyższe ideały życia

10



chrześcijańskiego, znalazł sposób wyzwolenia się
z pęt swojej złej natury. Przedstawiony tu sposób
postępowania jest nie tylko wypróbowany i udo�
wodniony, ale jest on również biblijny. Co więcej,
przedstawiony innym, podobnie walczącym du�
szom, okazał się równie skuteczny, jak w przypad�
ku autora tej publikacji.

Niniejsze studium powstało w odpowiedzi na
liczne prośby kierowane przez wielu, którzy sko�
rzystawszy z tej drogi rozwiązali swe życiowe pro�
blemy. Gorącym pragnieniem autora oraz jego mo�
dlitwą jest to, by mogło stać się to również i Twoim
udziałem.

11



PROBLEM

Cały dzisiejszy świat intensywnie poszukuje roz�
wiązań nurtujących go problemów. Istnieje jednak
tylko jedno miejsce, gdzie można je odnaleźć. Jest
nim Słowo Żywego Boga.

Apostołowie Piotr i Jan, stojąc przed żydowskimi
prześladowcami świadczyli o Jezusie tymi słowy:
»l nie ma w nikim innym zbawienia, albowiem nie
ma żadnego innego imienia pod niebem danego lu�
dziom, przez które moglibyśmy być zbawieni.«
Dzieje Apostolskie 4,12.

Tak więc ani psycholog, socjolog, czy inny nauko�
wiec nie potrafią rozwiązać zasadniczego problemu.
Jest tylko jedno miejsce — Słowo Boże, gdzie obja�
wiona została zbawcza moc Jezusa Chrystusa, atak�
że sposób, w jaki możemy osobiście z niej korzystać.

W Słowie Bożym znajdziemy także porywające
świadectwo kogoś, kto poznał tę moc, a poznawszy
ją oświadczył:». . . nie wstydzę się Ewangelii Chrys�
tusa." Rzymian 1,16.

Rzeczywiście istniała istotna, wystarczająca dla
niego przyczyna, z powodu której nie wstydził się on
tej Ewangelii: »ponieważ jest ona mocą Bożą«.

Pomyślmy, jak inaczej mógłby Paweł określić
Ewangelię. Mógł ją zdefiniować jako teorię, tezę,
dobrą nowinę, czy podobnie. Nie użył jednak ża�
dnego z tych określeń. Oświadczył on, że Ewange�
lia jest »mocą Bożą«. Dla Pawła była ona mocą, ecz
nie jakąśkolwiek mocą. Była mocą Bożą!

12



Jest sprawą zasadniczą, by już na początku na�
szego studium zrozumieć czym naprawdę jest
Ewangelia, oraz zastanowić się nad potęgą i ma�
jestatem tej mocy. Jest to moc Boża, której słowem
niebiosa i ziemia powołane zostały do istnienia. Nie
czas tu i miejsce, aby przytaczać liczby i fakty
z dziedziny astronomii określające ogrom kosmo�
su. Gdybyśmy to uczynili, wtedy może łatwiej by�
łoby nam pojąć choć drobną cząstkę mocy znaj�
dującej się w rękach Boga.

Ewangelia jest tą właśnie mocą, którą światy
powołane zostały do istnienia. Ta sama twórcza
moc jest ofiarowana dla naszego zbawienia. Po�
twierdza to także Słowo Boże. Paweł pisze dalej,
iż jest ona »mocą Bożą ku naszemu zbawieniu.«

Tekst ten nie precyzuje, od czego Ewangelia ma
nas zbawić. Jednak, czy trzeba o tym mówić?
W Piśmie Świętym zostało to już wyjaśnione. Gdy
Anioł Pański przyszedł do Józefa, męża Marii, mat�
ki Jezusa, by obwieścić zbliżające się narodziny
Zbawiciela, powiedział: »A urodzi syna, i nadasz
Mu imię JEZUS, albowiem On zbawi lud swój od
grzechów jego.« Mateusz 1,21.

Teksty Pisma należy ze sobą wzajemnie porów�
nywać. Prawdy raz wyłożone w Słowie Bożym nie
muszą być ponownie powtarzane tymi samymi
słowami. Jezus jest sercem i mocą Ewangelii i przy�
szedł, by zbawić lud Swój od grzechów jego. Dlate�
go też, gdy Paweł mówi, iż Ewangelia jest mocą
Bożą ku zbawieniu, jasne jest, że ma to być zbawie�
nie od grzechu.

Skoro tak ogromna moc, której z niczym porów�
nać nie sposób, została ofiarowana, by każdą ludz�

13



ką istotę wybawić z jej grzechów, jakież zatem mo�
że mieć usprawieliwienie dla grzechu ktokolwiek na
obliczu Ziemii? Takiego usprawiedliwienia być nie
może. Jest rzeczą oczywistą, że większość ludzi
w ogóle nie jest zainteresowana problemem grze�
chu. Żyją oni tak, jak chcą żyć, a Pan daje im cał�
kowitą wolność, by mogli postępować zgodnie ze
swym wyborem. Niemniej jednak są oni winni,
w związku z czym będą zbierać owoce swego pos�
tępowania.

Ci jednak, którzy starają się dostosować swe ży�
cie do Bożego wzorca i pragną wypełnienia rado�
ścią i miłością, które w naturalny sposób wypływa�
łyby z ich doświadczenia, mogą poznać, że ogrom�
na moc Boża ofiarowana jest przez Jezusa Chrystu�
sa ku oczyszczeniu ich ze wszystkich grzechów.
Dlatego też w ogóle nie musisz grzeszyć! Możesz
żyć życiem doskonałego zwycięstwa nad każdym
grzechem, jeśli uwierzysz w zbawczą moc Boga.

Ewangelia dana została wszystkim. Nie dla wszy�
stkich jednak jest ona mocą Bożą.

«Ewangelia jest mocą Bożą ku zbawieniu dla każ�
dego, kto wierzy, najpierw Żyda, potem Greka.«

Jedynie dla człowieka wierzącego Ewangelia jest
mocą Bożą ku zbawieniu od grzechów. Dla pozos�
tałych jest jedynie teorią, historyjką, doktryną, czy
czymś w tym rodzaju. Jedynie dla wierzącego jest
ona mocą Bożą.

W następnym wierszu Paweł mówi nam o tym, co
wynika z potęgi Ewangelii, »Bo usprawiedliwienie
Boże w niej bywa objawione, z wiary w wiarę, jak na�
pisano: a sprawiedliwy z wiary żyć będzie.« Rzy�
mian 1,17.

14



W Ewangelii objawiona została sprawiedliwość
samego Boga. Zastanówmy się w tym miejscu nad
znaczeniem słowa — »objawiony«. Mówi nam ono,
że sprawiedliwość ta została tak ukazana, by każdy
mógł ją wyraźnie ujrzeć. Gdzież jednak można od�
naleźć Ewangelię, jak nie w życiu tych jedynie, u któ�
rych okazała się ona skuteczna? Nie ma innego
miejsca. Wżyciu samego Chrystusa Ewangelia była
mocą Bożą. Każdego dnia Jego ziemskiej misji
chroniła Go od grzechu. W Jego życiu sprawiedli�
wość Boża objawiona została »z wiary w wiarę«.
Chrystus jest tu przykładem tego, jakimi my mamy
być. »Na to bowiem powołani jesteście, gdyż i Chrys�
tus cierpiał za was, zostawiając wam przykład, byś�
cie wstępowali w ślady Jego«. 1. Piotra 2, 21. Spra�
wiedliwość Boża ma być zatem objawiona poprzez
moc Ewangelii w ten sam sposób w życiu naśladow�
ców Chrystusa, w jaki objawiona została w Jego ży�
ciu.

Życie Jezusa podczas Jego pobytu na ziemi mia�
ło stać się przykładem dla naszego życia. Każdy,
kto uważa się za dziecko Boże, gdy patrzy na życie
Jezusa i spostrzega stały strumień miłości, miłosier�
dzia, łaski, cierpliwości oraz wszelkich innych cech
chrześcijańskich, w sposób naturalny pragnie po�
wielić ten ideał. Jednak dotychczasowe życie, peł�
ne porażek i frustracji, zniechęca i odbiera nadzieję,
by kiedykolwiek mogło się to urzeczywistnić. Dlate�
go już, na samym początku tego studium ważne
jest, by wiarą uchwycić potężną prawdę, że Ewan�
gelia jest mocą Bożą ku zbawieniu od grzechu tak,
by w życiu każdego prawdziwego wyznawcy mogła
objawić się sprawiedliwość Boża »z wiary w wiarę«.

15



Jest to wspaniała perspektywa chwalebnego, oso�
bistego zwycięstwa poprzez moc Jezusa Chrystu�
sa, naszego Zbawiciela.

To zatem jest Ewangelia. Jest to ta moc, której
używa Chrystus, by wypełnić swą obietnicę wobec
grzesznego, nieczystego, wszetecznego, pełnego
zazdrości, nienawiści, złych podejrzeń i wszystkich
innych owoców jakie niesie ze sobą zła natura, czło�
wieka. Obietnicę zabrania tego wszystkiego i napeł�
nienia go w to miejsce miłością, radością, pokojem,
łagodnością, uprzejmością, cierpliwością i innymi
owocami Ducha tak, by sama Boża sprawiedliwość
objawiła się w jego życiu. To jest Ewangelia i nic po�
za nią nie może nazywać się Ewangelią Chrystusa.

Jednakże, czy doświadcza jej każdy, kto uważa
się dzisiaj za dziecko Boże?

W poszukiwaniu odpowiedzi przeprowadźmy nas�
tępujący eksperyment.

Podejdźmy do przeciętnego człowieka uważają�
cego się za chrześcijanina, bez względu na to, do
jakiego należy kościoła, i zadajmy mu proste pyta�
nie: »Powiedz mi szczerze, czy popełniasz grzechy
w swym codziennym życiu?«

Jeśli człowiek ten będzie naprawdę szczery, od�
powiedź będzie brzmiała: »Tak, muszę przyznać, że
tak. . . .«

Pochwaliwszy go za tak samokrytyczną odpo�
wiedź możemy zadać mu kolejne pytanie: »Gdy po�
pełniasz grzech obciążający cię poczuciem winy, co
wtedy robisz?«

W odpowiedzi na to powie on: »Wyznaję go Panu,
proszę Go o wybaczenie, oraz o pomoc, by więcej
się to nie powtórzyło.«

16



l znów możemy tę osobę pochwalić za szczerą
i poprawną odpowiedź. Idźmy jednak dalej, zada�
jąc kolejne pytanie: »Co dzieje się, gdy już wyzna�
łeś swój grzech, poprosiłeś o przebaczenie i o to,
by więcej go nie czynić? Czy czujesz, że grzech ten
stał się kwestią przeszłości, czy raczej, że wciąż
jest obecny? Innymi słowy — czy później znowu
popełniasz ten sam grzech?«

W tym miejscu na twarzy pytanego pojawi się
zdziwienie, jakby chciał powiedzieć: »Dlaczego za�
dajesz mi tak naiwne pytanie?! Oczywiście, że
wciąż jest we mnie ten sam grzech! Wciąż jestem
tylko człowiekiem i bezustannie będę musiał się
z nim zmagać. Wciąż popełniam zło i wciąż je wy�
znaję."

Czy podobne doświadczenie można nazwać
uwolnieniem od grzechu? Bez wątpienia — nie!
Jest to doświadczenie grzeszenia i wyznawania,
grzeszenia i wyznawania, i tak w kółko.

Pomyśl o swoim własnym doświadczeniu. Zasta�
nów się nad głównym grzechem jaki panuje w twoim
życiu. Przypomnij sobie jak go popełniasz, jak czu�
jesz potem wyrzuty, szukasz przebaczenia u Pana,
gorąco prosisz Go by pomógł ci nie czynić go więcej,
szczerze obiecujesz, że nigdy się już nie powtórzy,
by potem przekonać się, że czynisz znowu to samo.
Czyż nie jest prawdą, że ten sam grzech, który
dziesięć lat temu był Twym głównym grzechem, jest
nim nadal. . ?

Jeżeli w całej swej szczerości uznałeś, że tak
właśnie jest, oznacza to, że uczyniłeś jeden z pier�
wszych bardzo ważnych kroków w kierunku uwol�
nienia się z tej sytuacji. Bóg nigdy nie pragnął takie�

17



go stanu i nie jest to też stan człowieka, który poznał
Ewangelię mocy Bożej ku zbawieniu.

Obecnie istnieją wielkie doktrynalne różnice mię�
dzy kościołami. Każdy z nich twierdzi, że na podsta�
wie reprezentowanych przez siebie zasad wiary,
posiada drogę do zbawienia. Faktem jednak jest, że
bez względu na to, jak poprawna jest dana doktry�
na, człowiek, który nie doświadczy zbawczej mocy
Ewangelii nadal jest tak samo stracony, jak gdyby
nigdy w nic nie wierzył. Można mieć inną teorię reli�
gii, inne wyznanie, inną organizację kościelną, inny
system religijny i jednocześnie być bardzo daleko
od zbawienia. Ważne jest to, co religia czyni w da�
nej osobie. Liczy się efekt końcowy. Jeżeli Ewan�
gelia, w którą wierzysz czyni mniej, niż Ewangelia
Chrystusa, to jest ona fałszywa.

Jedynie ci, którzy wiedzą z własnego doświad�
czenia co to znaczy zwycięstwo nad grzechem, co
to znaczy być zbawionym od grzechów, i którzy
widzą prawdziwy wzrost w swym życiu posiadają
Ewangelię Chrystusa; dlatego też tylko ci mogą ją
głosić. Nikt nie może głosić tego, czego sam nie
zna. Tylko człowiek sprawiedliwy może być nauczy�
cielem sprawiedliwości.

W tym miejscu koniecznym jest zdać sobie spra�
wę z tego, że dzieło zbawienia wymaga naszej świa�
domej współpracy. Owszem, jest to praca, którą wy�
konuje Bóg, ale i dla nas jest miejsce w tym dziele.
Pan dobrze wie, co należy do Niego, i w każdym
miejscu i czasie gotów jest to wykonać. Problem po�
lega na tym, że ludzie poprzez niezrozumienie swe�
go zadania uniemożliwiają Bogu wykonanie Jego
części.

18



To, że mamy coś do zrobienia widoczne jest w sło�
wach Jezusa: »l poznacie prawdę, a prawda was
wyswobodzi« Jan 8,32.

Przedstawienie tej wyzwalającej prawdy jest ce�
lem niniejszej broszury. Zatem bez dalszej dyskusji
nad potrzebą jej poznania przejdźmy do studium
tejże wiedzy w języku tak prostym jak tylko to jest
możliwe.

Doświadczenie oraz prawdy Słowa Bożego po�
kazały, że pierwszym pytaniem, na które powinniś�
my znaleźć odpowiedź jest: »czym jest grzech?« Py�
tanie, podkreślmy, nie brzmi — »czym sągrzechy«,
ale »czym jest grzech«? Na to pierwsze szybko
moglibyśmy udzielić odpowiedzi wyliczając morder�
stwo, kłamstwo, kradzież itd. Odpowiedź na drugie
pytanie jest inna. Nie będzie tu przesadą, gdy po�
wiemy, że jeśli nie znajdziemy odpowiedzi na to py�
tanie, nie znajdziemy też drogi wyzwolenia od grze�
chu. Zanim zostanie znalezione rozwiązanie pro�
blemu, należy najpierw ten problem zrozumieć.

Każdy przeciętny człowiek jest całkowicie prze�
konany, że zna odpowiedź na to pytanie. Zapytany,
szybko odpowie słowami Pisma, że: ». . . grzech
jest przestępstwem zakonu.« 1. Jana 3,4.

Ponieważ jest to wypowiedź biblijna, musi ona
zawierać poprawną, definicję grzechu, pod warun�
kiem jednak, że nie posiadamy zawężonego zrozu�
mienia zagadnienia. Słowo »przestępstwo« w umy�
śle przeciętnego człowieka kojarzy się z działa�
niem, zatem powszechnie rozumie się, że grzech
jest czynieniem złego. Te złe uczynki stawiają grze�
sznika przed Bogiem w stanie winy, która prowadzi
do potępienia, podczas gdy Boskim lekarstwem ma

19





określenie tego, czym jest grzech, stanowi pods�
tawę wiedzy o uwolnieniu się z jego mocy.

Boski Nauczyciel podczas dyskusji z faryzeusza�
mi, oraz innymi, którzy byli podczas niej obecni,
przedstawił jasną definicję grzechu. Powiedział im:
»Poznacie prawdę, a prawda was wyswobodzi«.

Ludzie ci objawili swą podstawową nieznajo�
mość problemu grzechu odpowiadając: »Jesteśmy
nasieniem Abrahama i nigdy u nikogo nie byliśmy
w niewoli, jakże więc możesz mówić — wyswobo�
dzeni będziecie . . ?«

W odpowiedzi Chrystusa znajdujemy pełne zna�
czenie tego, czym jest grzech. »Zaprawdę, za�
prawdę powiadam wam, iż każdy kto grzeszy, jest
sługą grzechu.« Jan 8,32�34.

Grzech został tu określony nie jako czyn, ale ja�
ko pan. Jeżeli grzesznik jest niewolnikiem grzechu,
to grzech musi być panem grzesznika. Aby być pa�
nem, grzech musi być także mocą. Nikt nie może
rządzić jako pan, jeśli nie posiada ku temu odpo�
wiedniej mocy, tym bardziej, jeśli poddani nie chcą
mu służyć.

Grzech jest panem, lecz nie takim, któremu pod�
dani służą z miłości. To on musi ich raczej przymu�
szać do posłuszeństwa. Zatem powinniśmy wyo�
brazić sobie grzech jako pana niewolników. Fak�
tycznie, oryginalnym greckim słowem które tłuma�
czone jest jako sługa, było określenie używane dla
niewolnika i w nowszych przekładach zwykle tak
bywa ono oddane.

Oznacza to, że naszą definicję grzechu również
powinniśmy rozszerzyć o ten nowy element. Grzech
jest panem, który panuje nad nami wbrew naszej wo�

21





Podobnie jak z przebaczeniem, ma się sprawa
i z wyzwoleniem. Nikt go nie otrzymuje, jeśli o nie
nie prosi. Nikt nie będzie prosił, zanim nie zda so�
bie sprawy z tego, że jest w niewoli. Nikt nie zrozu�
mie, że jest w niewoli, jeśli nie pojmie natury grze�
chu, jako pana, który go zniewala. Jeszcze raz za�
tem podkreślmy, że pierwszym krokiem do zrozu�
mienia planu zbawienia jest znalezienie właściwej
odpowiedzi na pytanie, »czym jest grzech«.

Czyż nie jest jednak prawdą, że świadomość
większości ludzi dotycząca grzechu, kończy się na
poziomie: czyn — wina — przebaczenie? Ponie�
waż tak jest, siekiera nigdy nie zostaje przyłożona
do korzenia drzewa, a pan niewolników nigdy nie
zostaje zlikwidowany. Skutkami są chrześcijaństwo
z imienia i służba formalna. One zajmują miejsce
religii serca. W ten sposób członkowie kościołów
i zborów doznają rozczarowań, pozostając na dro�
dze wiodącej ku zatraceniu i wiecznej śmierci.

Tymczasem pan niewolników jest korzeniem
grzechu, a w Biblii występuje on pod wieloma imio�
nami. W Liście do Rzymian 8,7 nazwany jest »za�
mysłem ciała«, w Rzymian 6,6 »starym człowie�
kiem«, zaś Księga Ezechiela 36,26 mówi o nim jako
o "kamiennym sercu«. Symbolizuje go też trąd.
Nigdzie jednak działanie pana grzechu nie jest tak
dobrze ukazane, jak w siódmym rozdziale Listu do
Rzymian, na którym skupimy naszą uwagę czy�
tając od wiersza dziewiątego, gdzie Paweł mówi:
»l żyłem niegdyś bez prawa, lecz gdy przyszło przy�
kazanie grzech ożył, a ja sam u marłem.« Odnosi
się on tu do pewnego momentu gdy w jego życie
wkroczyło prawo. Do tego czasu, »żyłem bez pra�

23



wa«, mówi Paweł. Innymi słowy, chętnie popełniał
grzech. Jest to typowy stan człowieka w świecie, za�
nim nie zapozna się on z prawem Bożym. Taki
człowiek chętnie grzeszy, dobrze mu z tym i nie
martwi się z tego powodu.

Nadchodzi jednak chwila, gdy w jego doświadcze�
nie wkracza prawo. Zapoznaje się on wtedy ze spra�
wiedliwymi wymaganiami co do swego życia i zacho�
wania. Tak uczyniony zostaje pierwszy krok w kie�
runku Chrystusa. Jest nim poznanie prawa. Może
dojść do tego poprzez czytanie Biblii, słuchanie ka�
zania, lub w jakiś inny sposób. Musi się to jednak
stać, jeżeli ów człowiek ma kiedykolwiek znaleźć
Chrystusa jako osobistego Zbawiciela od grzechu.

Poznanie prawa Bożego prowadzi do dalszego
zrozumienia. Grzesznik poznaje teraz jakim faktycz�
nie jest przed Bogiem. Jest to przekonanie o swej
nieprawości. Oto drugi podstawowy krok w kierunku
Chrystusa.

To przekonanie z kolei przeradza się w skruchę,
pod warunkiem, że nie stłumi on głosu sumienia
i nie sprzeciwi się pracy Ducha Świętego. To się
zdarza, a to dlatego, że nie należy do przyjemności
ujrzenie siebie takim, jakim widzi nas Bóg. Natural�
ną tendencją ludzkiej natury jest odrzucenie tego
nieprzyjemnego odkrycia. Podobny przypadek zna�
leźć można w historii Feliksa i Druzylli, który zapisa�
ny jest w Dziejach Apostolskich 24,24�27.

»Gdy Paweł mówić zaczął o usprawiedliwieniu,
o wstrzemięźliwości i o przyszłym sądzie, Feliks za�
niepokoił się: Na teraz dość, odejdź, w sposobnej
chwili każę cię zawezwać . . .«

Zaniepokojenie Feliksa jest wyraźnym dowodem

24



jego głębokiego przekonania, które niechybnie
doprowadziłoby go do skruchy, gdyby nie szukał
sposobu stłumienia tego nieprzyjemnego objawie�
nia co do swojej osoby. Odesłał on jednak apostoła
właśnie wtedy, gdy najbardziej potrzebował jego
służby, która krok po kroku doprowadziłaby go do
Mistrza. Zatem ze swej strony również musimy
dołożyć wielkiego starania, by nie odrzucić obrazu
naszego stanu, lecz przyjąć go, jak też i ducha
prawdziwej skruchy, którego Pan chce nam dać.

Prawdziwa skrucha, to nie tylko nienawiść do
grzechu. To faktyczne odwrócenie się od niego.
Nie chodzi tu o to, by znienawidzieć grzech za zło,
które nam wyrządza. Judasz i Balaam nienawidzili
konsekwencji grzechu, nie mieli jednak w niena�
wiści samego grzechu. Tak jak nienawidzimy bru�
du za to, że jest brudem, tak też musimy nauczyć
się nienawiści do grzechu za to, że jest grzechem.
Będzie to jednoznaczne z umiłowaniem sprawied�
liwości nie dla nagrody, lecz za to, że jest sprawie�
dliwością.

Uczynienie tego nie leży w ludzkiej naturze. Nie
jest to coś, co sami z siebie możemy wytworzyć.
Skrucha jest darem od Boga. Jest to prawda Pis�
ma, które oświadcza: »Tego wywyższył Bóg pra�
wicą swoją jako Księcia i Zbawiciela, aby dać Izrae�
lowi możliwość upamiętania się i odpuszczenia
grzechów.« Dzieje Apostolskie 5,31.

Skrucha, — gdy otrzymamy już ten Boży dar ja�
ko działanie Ducha Świętego poprzez Słowo, po�
ciągnie za sobą wyznanie grzechu.

Tak oto mamy cztery pierwsze kroki do Chrystu�
sa: poznanie, przekonanie, żal i wyznanie. Prawdą

25



jest, że wielu przeżyło każde z tych doświadczeń,
wierząc, że wypełnili wymagania, których spełnie�
nie jest warunkiem wyzwolenia od grzechu. Nie po�
czuli się jednak wyzwoleni. Prawda jest taka, że
gdybyśmy odebrali i przeżyli te doświadczenia tak,
jak Pan chciałby, abyśmy je odebrali, wyzwolenie
nastąpiłoby na pewno. Problem leży w fakcie, iż
wielu nie rozumie, czym naprawdę jest każde z tych
doświadczeń. Powszechnym błędem jest to, że od�
czuwany jest żal za to, oraz czynione wyznanie te�
go, co się uczyniło, a niejakim się jest. Brak jest jed�
nak zrozumienia, iż konieczny jest głęboki żal za to,
kim jesteśmy.

Przypomnij sobie jeszcze raz tą przejmującą
chwilę, kiedy poznałeś Prawdę Bożą. Jakże piękna
i logiczna była ona z jednej strony, a jak przeko�
nująca z drugiej. Zobaczyłeś całe swe przeszłe ży�
cie jako wypełnione egoizmem i grzechem, i w głę�
bokim żalu twoim jedynym pragnieniem było skoń�
czenie z tym wszystkim. Postanowiłeś, że będziesz
przestrzegał każdego z Bożych przykazań, tak jak
Izraelici, którzy mówili: »Wszystko co Pan powie�
dział uczynimy i będziemy posłuszni« 2.Mojżeszo�
wa 24,7 — zdecydowałeś się słuchać wszystkich
Bożych słów.

Przekonałeś się, że udało Ci się poradzić z pew�
nymi zewnętrznymi rzeczami. Odniosłeś wielkie
zwycięstwo nad tymi atrakcjami świata, które wcze�
śniej Cię niewoliły. Jednak w jakiś sposób niecierpli�
wość, zły charakter i inne wewnętrzne problemy
pozostały, następnie wzrastały, by Cię w końcu po�
konać; głęboko przekonany o swym grzesznym sta�
nie znowu musiałeś wyznawać porażkę. Jedno�

26



cześnie z tym wyznaniem postanawiałeś, że od tej
pory będzisz już inny. Ale nic z tego . . . Wciąż
przychodziły te same trudności, i wszystkie próby
aby je pokonać były bezskuteczne. Wyznawanie,
próby i bezsilność stanowiły twoje doświadczenie.

Jest to dokładny obraz, przedstawiony przez
Pawła w Rzymian 7,15�24.

»Albowiem nie rozeznaję się w tym, co czynię,
gdyż nie to czynię co chcę, ale czego nienawidzę,
to czynię. A jeśli to czynię czego nie chcę, zga�
dzam się z tym, że zakon jest dobry. Ale wtedy nie
ja to już czynię, ale grzech mieszkający we mnie.
Wiem tedy, że nie mieszka we mnie, to jest w ciele
moim dobro, mam bowiem zawsze dobrą wolę, ale
wykonania tego co dobre brak. Albowiem nie czy�
nię dobrego, którego chcę, ale złe, którego nie
chcę, to czynię. A jeśli czynię to, czego nie chcę,
już nie ja to czynię, ale grzech, który mieszka we
mnie. Znajduję tedy w sobie zakon, że jeśli chcę
czynić dobrze, trzyma się mnie złe. Bo według
człowieka wewnętrznego mam upodobanie w zako�
nie Bożym, a w członkach swoich dostrzegam inny
zakon, który walczy przeciwko zakonowi uznane�
mu przez mój rozum, i bierze mnie w niewolę zako�
nu grzechu, który jest w członkach moich. Nę�
dzny ja człowiek, któż mnie wybawi z tego ciała
śmierci?!«

Apostoł Paweł nie mógł lepiej opisać nasze�
go dotychczasowego doświadczenia jako rzeko�
mych dzieci Bożych. Zawsze gdy czytam te sło�
wa, ludzie reagują mówiąc: »To dokładny obraz
mego doświadczenia. Paweł pisząc te słowa pisał
o mnie . . .«

27



Po uważnym przeczytaniu tego fragmentu zau�
ważymy, że Paweł wykonał wszystkie cztery kroki
do Chrystusa. To, że znał prawo i swoją pozycję
w obliczu jego wymagań jasno wynika z faktu, iż
mówi ciągle o swych brakach i niedomaganiach.
Wcześniej, w tymże rozdziale ujmuje to tymi słowy:
»Tak więc zakon jest święty i przykazanie jest
święte, sprawiedliwe i dobre« Rzymian 7,12.

Dalej znowu mówi: »Wiemy bowiem, że Zakon
jest duchowy«, Rzymian 7,14. Wcześniej już w na�
szym studium zauważyliśmy, że znajomości prawa
towarzyszy znajomość siebie. To jest to, o czym
Paweł mówi, »Wiemy bowiem, że zakon jest ducho�
wy« i wyznaje: »Lecz ja jestem cielesny i zaprzeda�
ny grzechowi.«

Po takim przekonaniu następuje skrucha, oczy�
wiście jeśli przekonanie to nie zostanie stłumione.
Bez wątpienia Paweł posiada dar skruchy na tym
etapie, ponieważ nienawidzi on grzechu, jak sam
oświadcza: »Lecz to czego nienawidzę, to czynię.«
Co więcej, odwraca się od tego z całą determinacją.
Nie ma wątpliwości, że jest to prawdziwa skrucha.

Ze skruchą idzie w parze wyznanie. Faktycznie
cały ten fragment jest wyznaniem.

Jasne więc jest, że Paweł uczynił cztery pierwsze
kroki do Chrystusa: poznanie, przekonanie, skru�
cha i wyznanie. Równie jasne jest też to, że jedno�
cześnie nie posiada on jeszcze wtedy wyzwolenia
od grzechu. Ważną rzeczą jest, by zostało to dobrze
zrozumiane, istnieje bowiem wielkie niebezpie�
czeństwo posiadania pewności zbawienia jedynie
na podstawie dokonania tych czterech kroków. Ten
fragment Pisma jednakże jasno pokazuje, że jest

28



rzeczą możliwą uczynić wszystkie te kroki, a mimo
to nadal być niewolnikiem grzechu, wciąż nie po�
siadać uwolnienia od mocy pana niewolników, któ�
ry panuje nad nami wbrew naszej woli. Jest to stan
ciągłego grzeszenia i żałowania tych samych czy�
nów przez całe lata. Jest to życie niewolnika zmu�
szanego do grzechu, mimo że pragnie on czynić
dobrze.

Człowiek poznawszy Prawdę Bożą i doświad�
czywszy jedynie przekonania o grzechu, żalu i wy�
znania, może uwierzyć, że znalazł zbawienie, mi�
mo, że nadal będzie on niewolnikiem swej starej,
grzesznej natury. Oświadczenie Pawła w Rzymian
7 jest dla niego dalszym potwierdzeniem, że jest to
normalny stan. Przecież Paweł bez wątpienia był
wielkim mężem Bożym. Rozumiał Ewangelię i plan
zbawienia. On, który z pewnością znajdzie się
w Królestwie Bożym, oświadczył jednak, że jest
cielesny, zaprzedany grzechowi i nadal pozostaje
jego niewolnikiem. Nie czynił tego, o czym wie�
dział, że jest słuszne, lecz robił właśnie te rzeczy,
które uważał za złe. Jeśli było to doświadczeniem
Pawła w czasie, kiedy był on prawdziwym chrześci�
janinem, posiadającym w związku z tym nadzieję
zbawienia, również i my powinniśmy oczekiwać, że
nasze doświadczenie chrześcijańskie musi być
doświadczeniem opisanym w Rzymian 7. Innymi
słowy, musielibyśmy uwierzyć, że tenże opis jest
doświadczeniem prawdziwie nowonarodzonego
dziecka Bożego.

By bliżej zilustrować ten punkt, pozwólcie, że
opowiem pewne zdarzenie, które niegdyś prze�
żyłem. Pewien człowiek piastujący wysoki urząd

29



kościelny zaprosił mnie, abym porozmawiał z nim
o sposobie wyzwolenia z niewoli grzechu. Co wię�
cej, był on kierownikiem pewnej instytucji religijnej,
dobrze znał doktryny kościelne umiejąc poprzeć je
odpowiednimi tekstami, oraz doskonale przestrze�
gał prawa tak dalece, jak wymagały tego zewnęt�
rzne wymagania. Od lat głosił z mównicy, a jednak
gdy przeczytałem mu słowa Pawła z Rzymian 7,
powiedział mi: »Jest to dokładny obraz mojego do�
świadczenia odkąd oddałem się Panu. Urodziłem
się z przekleństwem złego charakteru i nadal mam
z nim problemy tak, że czasem tracę panowanie
nad sobą. Mam przekonanie o tym grzechu, wyz�
naję go i postanawiam, że już nigdy więcej się on
nie powtórzy. Potem, gdy przychodzi pokusa znowu
upadam i tak jest ciągle. Doskonale rozumiem
Pawła w tym momencie.«

Ten człowiek był tak samo szczery i otwarty jak
Paweł w Rzymian 7. Nie osądzając tego pojedyn�
czego przypadku, wypadałoby zadać sobie pytanie,
czy człowiek umierający w takim stanie powstanie
przy zmartwychwstaniu sprawiedliwych, czy też
zostanie stracony na zawsze? Zanim spróbujemy
na nie odpowiedzieć, upewnijmy się, że rozumiemy,
czym jest owo doświadczenie, o którym mowa jest
w Rzymian 7. Wspomniany wyżej człowiek zna pra�
wo Boże i zgodnie ze swą wiedzą przestrzega go
najlepiej jak tylko potrafi. Co tydzień chodzi do
kościoła, w którym też piastuje wysoki urząd. Odda�
je dziesięciny i składa ofiary. Aktywnie angażuje się
w misyjną pracę kościoła. Jest on wielce szanowa�
ny przez społeczeństwo. Mimo tego wszystkiego
jednak musi on szczerze przyznać, że wciąż pozos�

30



taje niewolnikiem swej własnej, wewnętrznej natu�
ry, i nie potrafi czynić tego, o czym wie, że czynić
powinien.

Jest to człowiek z Rzymian 7. Nie jest on grzesz�
nikiem z wyboru, który nie jest zainteresowany
sprawami Bożymi i życiem wiecznym. Wiemy, że
taki człowiek, jeśli się nie zmieni, nie powstanie
przy pierwszym zmartwychwstaniu. Lecz jak wy�
gląda sprawa człowieka z Rzymian 7? Oto bardzo
ważne pytanie.

Obok argumentu, że Paweł opisuje tam swoje ży�
cie istnieją dwa czynniki, na podstawie których mo�
że się wydawać, iż chodzi tu o doświadczenie praw�
dziwego dziecka Bożego. Po pierwsze, świadectwo
naszego życia w całym okresie członkowstwa
w kościele było takie, jak opisuje to Rzymian 7.
Chętnie myślimy o ofiarach, które ponieść musieliś�
my dla prawdy i bardzo niechętnie przyznajemy, że
to wszystko było na nic. Faktycznie, skoro nie otrzy�
mamy życia wiecznego, to wszystko istotnie było na
nic!

Po drugie, myślimy o naszych ukochanych, któ�
rzy zmarli, a o których wiemy, że trwali w doświad�
czeniu człowieka z Rzymian 7. Żywiliśmy nadzieję,
że spotkamy ich w Królestwie Bożym. Teraz, skoro
mamy uwierzyć, że człowiek z Rzymian 7 nie jest
dzieckiem Bożym, boimy się, że już ich nie ujrzymy.
Spotkałem ludzi którzy kurczowo trzymali się wiary,
iż człowiek z Rzymian 7 jest prawdziwym dzieckiem
Bożym z tej tylko przyczyny. Nie zdawali sobie spra�
wy z tego, że bez względu na ich zdanie, fakt pozos�
taje faktem. To, że oni tegoż faktu nie uznają, ani
trochę nie zmienia sytuacji.

31



Pytanie to stoi zatem przed nami w całej swej do�
stojnej powadze.

Czy doświadczenie opisane w Rzymian 7 jest do�
świadczeniem prawdziwego dziecka Bożego, czy
też nie?

Na pytanie to istnieją trzy możliwe odpowiedzi.
Niektórzy twierdzą natychmiast, że człowiek taki
powstanie przy pierwszym zmartwychwstaniu. Są
też tacy, którzy nie są tego pewni, podczas gdy inni
znowu sądzą, że jeśli człowiek ten umarłby w tym
stanie, nie powstanie przy zmartwychwstaniu spra�
wiedliwych.

Jasne jest zatem, że istnieje zamieszanie wokół
kwestii, czy doświadczenie człowieka z Rzymian 7
jestdoświadczeniemzbawionych, czynie. Niezmier�
nie istotną jednak rzeczą jest to, by wszyscy, którzy
szukają życia wiecznego takie pytanie sobie zadali.
Są ku temu konkretne powody. Rozważmy niebez�
pieczną pozycję człowieka, który wie, że trwa w doś�
wiadczeniu opisanym w Rzymian 7, wierząc jedno�
cześnie, iżjestto normalne doświadczenie chrześci�
jańskie, podczas gdy faktycznie tak nie jest. Taki
człowiek nie będzie szukał niczego więcej. To, co po�
siada całkowicie go zadowoli, a przecież tylko ci znaj�
dują, którzy szukają. Ten jednakże, ponieważ nicze�
go więcej nie będzie szukał, niczego nie znajdzie.
Gdy w wielkim dniu ostatecznego rozliczenia spost�
rzeże on, że oparł się na fałszywej nadziei, jego strata
będzie straszna. Nie ma chyba nic gorszego, niż
przejść przez życie sądząc, że wszystko jest na
właściwej drodze i zbyt późno przekonać się, że to co
uważało się za zbawienie, wcale nim nie jest.

Bardzo istotną rzeczą jest to, by żadne ludzkie in�

32



interpretacje i opinie nie miały miejsca w wyjaśnia�
niu tej kwestii. Jedynym autorytetem jest Słowo Bo�
że. Jest to jedyne miejsce, gdzie należy szukać od�
powiedzi, a gdy ta zostanie już tam odnaleziona,
pozostaje w nią uwierzyć, ponieważ jest to Słowo
Boga dane nam dla naszego zbawienia.

Bez wątpienia, człowiek z Rzymian 7 jest w nie�
woli. Wie on dobrze, co czynić powinien, lecz oka�
zuje się to dla niego rzeczą niemożliwą. Nie jest on
przy tym ochoczym grzesznikiem. Przeciwnie, nie�
nawidzi on tego co czyni. Nie zmienia to jednak fak�
tu, że grzesznikiem jest. Służy on mocy grzechu,
a więc jest na usługach Szatana.

Jeżeli służy Szatanowi, nie może służyć Bogu,
ponieważ »Nikt nie może dwom Panom służyć,
gdyż albo jednego nienawidzić będzie, a drugiego
miłować, albo jednego trzymać się będzie, a dru�
gim pogardzi. Nie można Bogu służyć i mamonie.«
Mateusz 6,24.

Jeżeli nie służy on Bogu, to jak może być on
dzieckiem Bożym? Nie może. Jeżeli nie jest on
dzieckiem Bożym, jak może otrzymać zbawienie?
Odpowiedź znów brzmi: Nie może. Na tej podsta�
wie widać zatem, że człowiek z Rzymian 7 zbawie�
nia nie posiada.

Lecz jest to tylko jeden »świadek«, że człowiek
z Rzymian 7 nie ma zbawienia. Jest to jasne i prze�
konujące, lecz jeszcze nie wystarcza. Zasadą Pisma
jest, że »na oświadczeniu dwóch, lub trzech świad�
ków oparta ma być każda sprawa«. Mateusz 18,16.
Poszukajmy więc kolejnych.

W ostatnich wierszach Rzymian 7 Paweł kończy
opis swego doświadczenia, jako niewolnika mocy

33





grzechu. W beznadziejnej rozpaczy jaką przynios�
ło mu to doświadczenie, wykrzykuje on: »Nędzny ja
człowiek, któż mnie wyzwoli z tego ciała śmier�

W tym miejscu dobrze będzie przytoczyć pytanie,
jak też i udzieloną nań odpowiedź z książki Dr. E.
J. Waggonera pt. «Christ and His Righteousness«
86�87. »Czy prawdziwy Chrześcijanin doświadcza
ciała śmierci tak strasznie, że dusza jego zmuszona
jest wołać w rozpaczy o uwolnienie? — przenigdy,
doprawdy. . .Czy Chrystus uwalnia nas od prawdzi�
wego chrześcijańskiego doświadczenia? Przecież
nie! Zatem niewola grzechu, na którą uskarża się
Apostoł Paweł w siódmym rozdziale Listu do Rzy�
mian, nie jest doświadczeniem dziecka Bożego, ale
sługi grzechu. Chrystus po to właśnie przyszedł, by
uwolnić człowieka z tej niewoli. Celem Jego przyjś�
cia nie było wyzwolenie nas w tym życiu od walki
i boju, lecz od porażki; chce On umocnić nas w Panu
i w sile Jego potęgi tak, byśmy mogli podziękować
Ojcu, który wyzwolił nas z mocy ciemności i powołał
nas do królestwa Swego ukochanego Syna, przez
którego krew mamy odkupienie.«

Waggoner twierdzi tutaj, że Chrystus nie uwalnia
nas od prawdziwego chrześcijańskiego doświad�
czenia. W Rzymian 7 widzimy jednak Pawła pro�
szącego o wyzwolenie z opisanego doświadczenia.
Fakt, że tak jest w świetle prawdy, iż Chrystus nie
uwalnia od prawdziwego chrześcijańskiego doś�
wiadczenia jest dowodem, że doświadczenie z Rzy�
mian 7 nie jest doświadczeniem prawdziwego dziec�
ka Bożego.

Oto drugi świadek. Przejdźmy zatem do trzeciego.

35



Gdy Paweł wołał o uwolnienie, mocno wierząc
i rozumiejąc, iż nie tylko zbawienie jest w samym
Bogu, ale że Ewangelia jest mocą Bożą ku zbawie�
niu od grzechu, w odpowiedzi na pytanie, »któż
mnie wyzwoli« mógł powiedzieć: »Dziękuję Bogu
przez Jezusa, naszego Pana«. Rzymian 7,25.

Cały obraz natychmiast się zmienia. Paweł za�
trzymuje się tylko na moment, by podsumować doś�
wiadczenie Rzymian 7 słowami: »Tak więc umys�
łem służę zakonowi Bożemu, lecz ciałem — zako�
nowi grzechu«. Taki jest dokładny obraz człowieka
z Rzymian 7. Wie on co jest dobre i świadomie prag�
nie służyć Bogu. W umyśle swym wierzy w prawdy
Boże. Jego umysł jest lojalny wobec Pana, pod�
dając się Jemu w służbę. Faktyczne czyny jego ży�
cia poddane są jednak w służbę grzechu, chociaż
w umyśle wie, że jest to złe i pragnie czynić inaczej.

Zakończywszy to podsumowanie, opisuje Paweł
całkowicie odmienny stan, który jest konsekwenją
apelu jego serca o uwolnienie. Pełen wdzięczności
mówi: »Przeto teraz nie ma żadnego potępienia dla
tych, którzy są w Jezusie Chrystusie, którzy chodzą
nie według ciała, ale według Ducha. Bo zakon Du�
cha, który daje życie w Jezusie Chrystusie uwolnił
mnie od zakonu śmierci.« Rzymian 8,1�2.

Dalej do końca rozdziału mówi o wolności, zwy�
cięstwie, synostwie Bożym i kończy triumfującym
oświadczeniem: »Ale w tym wszystkim zwyciężamy
przez tego, który nas umiłował, albowiem jestem te�
go pewien, że ani śmierć, ani życie, ani aniołowie,
ani zwierzchności, ani potęgi niebieskie, ani teraź�
niejszość, ani przyszłość, ani moce, ani wysokość,
ani głębokość, ani żadne inne stworzenie nie zdoła

36



odłączyć nas od miłości Bożej, która jest w Chrys�
tusie Jezusie, Panu naszym.« Rzymian 8,37�39.

Nie można czytając Rzymian 7 i Rzymian 8 nie
dostrzec, iż przedstawiają one dwa, zupełnie różne
doświadczenia. Rzymian 7 jest doświadczeniem
niewolnika, zmuszanego do czynienia uczynków
grzechu wbrew swej woli, podczas gdy następny
rozdział jest historią człowieka wyzwolonego z mo�
cy grzechu, potrafiącego czynić to, co jest słuszne
i co czynić pragnie. Oba te opisy nie mogą równo�
cześnie dotyczyć życia chrześcijańskiego. Może
nim być tylko jeden z nich. Podczas gdy mogły na�
suwać się pewne wątpliwości, czy doświadczenie
opisane w Rzymian 7 jest doświadczeniem dziecka
Bożego, to w stosunku do rozdziału ósmego one
znikają. Każdy powinien dostrzec, że jest to doś�
wiadczenie prawdziwego chrześcijanina. W Rzy�
mian 8 »nie ma potępienia«, wiersz 1; jest on »wol�
ny od zakonu grzechu i śmierci«, wiersz 2; spra�
wiedliwość prawa wypełnia się w nim i chodzi on
»nie według ciała, ale według Ducha«, wiersz 4; jest
on synem Bożym, a więc dzieckiem Bożym, wier�
sze 14�16; dlatego też jest on dziedzicem, a właś�
ciwie, współdziedzicem z Chrystusem, wiersz 17;
i jest on więcej niż zwycięzcą »przez Tego, który
nas umiłował«, wiersz 37.

To jest doświadczenie chrześcijanina. Nikt nie
może mieć co do tego najmniejszej wątpliwości.
Jakże inne jest ono od doświadczenia przedstawio�
nego w Rzymian 7. Skoro więc Rzymian 8 jest opi�
sem chrześcijańskiego doświadczenia, to Rzymian
7 musi przedstawiać coś innego, z pewnością nie
dotyczącego doświadczenia chrześcijanina.

37



Nie jest to jednak całkowity dowód na poparcie
tego twierdzenia. Na końcu Rzymian 7 Paweł woła
o wyzwolenie. Gdy ta wielka zmiana nadchodzi,
dziękuje za to Panu. Wtedy natychmiastowym jego
oświadczeniem jest: »Przeto nie ma teraz potępie�
nia dla tych, którzy są w Chrystusie, którzy chodzą
nie według ciała, ale według Ducha« Rzymian 8,1.

Dobrze byłoby podkreślić w tym tekście znacze�
nie dwóch słów. Są to: »przeto« i »teraz«. Pierwsze
z nich jest często używane przez Pawła w jego wy�
wodach. Znamienne dla jego stylu pisarskiego jest
wykazywanie pewnych faktów, by potem na ich
podstawie wyciągać wnioski. Taki wniosek poprze�
dza on słowem »przeto«. Faktycznie więc stosując
to słowo mówi on: ze względu na przytoczone fakty,
muszą wynikać następujące rzeczy.

W tym szczególnym przypadku opisał on przejś�
cie z ponurego doświadczenia przebywania w nie�
woli grzechu, poprzez krzyk o wyzwolenie z jego
mocy, do otrzymania uwolnienia. Ponieważ zostało
ono dokonane, stwierdza zatem to, co nie mógłby
uczynić w innym przypadku. »Przeto nie ma teraz
potępienia«. Słowo »teraz« wzmacnia użyte wcześ�
niej słowo »przeto«, ponieważ wskazuje na zaist�
niałą zmianę. Do tej pory rzeczy były takie, a takie,
teraz jednak są inne.

Dla dokładnego zobrazowania, aby każdy zrozu�
miał, dlaczego »nie ma teraz potępienia« stwierdza
on,iżdlatego,że»Zakon Ducha, którydajeżyciew Je�
zusie, uwolnił mnie od zakonu grzechu i śmierci«.

Wracając do Rzymian 7, zauważamy, że Paweł
składał tam zupełnie inne świadectwo. Tam z całą
pewnością nie był on wolny od zakonu grzechu

38



i śmierci. Teraz jest już wolnym i dlatego też »nie
ma potępienia«. Można więc przyjąć, że w czasie,
gdy nie był wolny od prawa grzechu i śmierci,
istniało potępienie.

Jest pewne słowo, które znaczy tyle samo co
»brak potępienia«. Jest nim »usprawiedliwienie«.

Zobaczyliśmy już, że tam gdzie jest wolność od
zakonu grzechu i śmierci (tak jak w Rzymian 8) nie
ma potępienia, co oznacza, że jest usprawiedliwie�
nie. Podobnie można powiedzieć, że w Rzymian 7
jest potepienie, czyli brak usprawiedliwienia. Skoro
więc człowiek z Rzymian 7 nie posiada usprawiedli�
wienia, jakże będzie mógł powstać przy zmart�
wychwstaniu sprawiedliwych?

W żadnym wypadku nie został przez nas wyczer�
pany poczet świadków, którzy dowodzą, iż czło�
wiek z Rzymian 7 nie posiada zbawienia. Dotych�
czasowi jednakże wystarczą, by o tym przekonać.

Powinniśmy w tym miejscu głęboko i szczerze
zastanowić się co oznacza to w naszym przypadku.
Jeżeli uważasz, że opis z Rzymian 7 jest dosko�
nałym obrazem twojego obecnego stanu duchowe�
go, przyjmij fakt, że nie posiadasz zbawienia od
grzechu, i gdybyś w tej chwili umarł, nie powsta�
niesz przy zmartwychwstaniu sprawiedliwych!

Dla kogoś, kto jest wiernym członkiem kościoła,
kto czynnie uczestniczy w jego działalności, kto
podpisał się pod jego zasadami wiary i popiera jego
programy, kto posiada dobrą reputację w swoim
sąsiedztwie itp. i jednocześnie wie, że znajduje się
w stanie opisanym w Rzymian 7, uświadomienie
sobie, że nie posiada zbawienia musi być prawdzi�
wym szokiem. Jest to jednak podstawą do zrozu�

39



mienia swej sytuacji, aby móc teraz podjąć kroki
w kierunku osiągnięcia tego, co Pan naprawdę dla
nas przygotował.

Gdy osiągniemy już tę świadomość, możemy za�
reagować w dwojaki sposób. Tendencją ludzkiej na�
tury jest odrzucanie wszystkiego, co przeszkadza
ustalonym już w życiu formom. Owocem ufania
przez tak długi czas w wygodną, choć fałszywą
pewność, jest silny opór przed stawieniem czoła
realności rzeczywistej prawdy o samym sobie. Wo�
lelibyśmy, aby nie było to prawdą, dlatego też istnie�
je niebezpieczeństwo, że odwrócimy się od niej
w kierunku rzeczy dla nas przyjemniejszych i łat�
wiejszych do przyjęcia.

Gdy ulegniesz tej pokusie, natychmiast na twych
ustach znajdzie się wiele argumentów dla zrówno�
ważenia dowodów ze Słowa Bożego. W panicznym
pośpiechu powiesz: »No co, oczywiście, że jestem
chrześcijaninem! Patrzcie z czego zrezygnowałem,
aby pójść za Chrystusem! Patrzcie, jak dobrze
znam Pismo, ile czasu spędzam na studiowaniu go
i na modlitwie, spójrzcie na moje wysokie stanowi�
sko w kościele i . . . i . . . i . . .«

Nie można zrobić fatalniejszego błędu. Wielu już
ludzi w historii utraciło wieczność, ponieważ nie
mieli na tyle odwagi i uczciwości, by w tym miejscu
stawić czoła prawdzie o sobie. Efektem było to, że
Duch Boży nie mógł już dla nich uczynić nic więcej,
a dotychczasowe wrażenie, które zrobił — zgasło.

Inną reakcją, której możesz doświadczyć, jest
beznadziejna rozpacz. Jesteś wystarczająco szcze�
ry, by uznać prawdę Słowa Bożego, gdy jasno mówi
Ci, że doświadczenie, w którym się znajdujesz nie

40



niesie ze sobą zbawienia. Opanowuje Cię poczucie
zagubienia i potępienia, widzisz siebie na wieki od�
dzielonym od Boga.

Jeżeli w tym miejscu tak właśnie się czujesz, jest
to najlepszy stan, jakiego by można Ci życzyć. Do�
prowadzenie Cię do tego punktu jest dziełem Du�
cha Świętego. Wie On, że podstawową rzeczą jest,
byś poznał swój prawdziwy stan. Sprawą najwyż�
szej wagi jest zniszczenie uroku fałszywej pewności
tak, by Duch Boży mógł dalej działać na Ciebie.
Zbyt wielu żyje w stanie laodycejskim, jak opisuje to
Objawienie 3,14�22. Nie wiedzą oni, że »są nędzni,
biedni, ślepi i nadzy«.

Jednak tą wiedzę trzeba posiadać. W przeciw�
nym razie dusza pozostanie w drzemce fałszywego
bezpieczeństwa, aż w końcu okaże się, że już jest
na wszystko za późno. Dlatego też raduj się, że
doszedłeś do tego punktu, w którym widzisz się za�
gubionym, bez nadziei i na wieki straconym.

Raduj się, gdyż istnieje droga wyzwolenia z po�
tęgi grzechu. Nie musisz pozostawać pokonany
i sfrustrowany w doświadczeniu opisanym w Rzy�
mian 7. Twe najżarliwsze i najszczersze pragnienia,
by służyć Bogu mogą się urzeczywistnić. Co więcej,
droga wyzwolenia nie jest tajemnicą. Nie było też
naszym zamiarem, by doprowadzić Cię do rozpa�
czy, nie wskazawszy drogi do pewnego wyzwolenia
i do radości Bożego zbawienia. Pozostań zatem
przy Słowie Bożym i studiuj ten temat, aż wiara
Twoja uchwyci się mocy Bożej, i staniesz się uzdro�
wiony.

Ustaliwszy zatem, że człowiek z Rzymian 7 z całą
pewnością nie jest chrześcijaninem, musimy zrozu�

41



mieć, dlaczego tak jest, że chociaż zna on prawo
i pragnie go przestrzegać, nie jest jednak w stanie
tego czynić. Zrozumienie, dlaczego tak jest, stano�
wi znaczącą część rozwiązania problemu.

Ludzka natura

Zrozumienie całego problemu leży w poznaniu
natury człowieka. Człowiek jest bardzo złożoną
istotą, której wszystkie elementy są ze sobą ściśle
powiązane. Należy jednak rozważyć różnicę pomię�
dzy głównymi elementami pod względem roli, jaką
każdy z nich odgrywa.

Mówiąc ściślej, każdy z nas posiada przede wszy�
stkim umysł, czyli zdolność inteligentnego myśle�
nia. Tutaj poprzez różne zmysły, takie jak: wzrok,
słuch, dotyk, smak, powonienie dochodzą do nas in�
formacje. W ten sposób odbieramy także poselstwo
od Boga, które pokazuje nam nasz osobisty stan,
nasze potrzeby, oraz to co Pan chce dla nas uczynić.

Umysł nie przyjmuje wszystkiego co jest mu ofe�
rowane. Niektóre rzeczy z różnych powodów odrzu�
ca. Może on odrzucić nawet prawdą, której najbar�
dziej byłoby mu potrzeba. Dzieje się tak dlatego, że
jest on już przyzwyczajony wierzyć kłamstwu, bądź
przyjęcie prawdy byłoby dla człowieka zbyt niewy�
godne, czy też kosztowałoby zbyt wiele wyrzeczeń.

Aby takie kroki podejmować, umysł musi analizo�
wać i wyciągać wnioski. Te znowu wymagają pod�
jęcia decyzji, za którymi idą czyny będące ich kon�
sekwencją. W ten sposób kształtuje się wola czło�
wieka.

42



Gdy umysł wykona już swe dzieło, wtedy zawez�
wane zostaje ciało, aby posłusznie przeprowadziło
decyzje przez umysł podjęte. Dla celu naszego stu�
dium wystarczy zrozumieć, że ciało jest jedynie
narzędziem przeznaczonym do wypełniania zamia�
rów ludzkiego umysłu. Później, gdy studiujący
przejdzie do zapoznania się z dziełem reformacji,
która następuje po doświadczeniu nowonarodze�
nia, konieczne będzie by zrozumieć, że ciało także
potrafi wywierać całkiem sporą presję na umysł dla
zaspakajania swych potrzeb i osiągania samozado�
wolenia.

To, że ciało jest narzędziem jasno ukazują nam
następujące słowa: »l nie oddawajcie członków swo�
ich grzechowi, na oręż nieprawości, ale oddawajcie
siebie Bogu, jako ożywionych z martwych, a członki
swoje Bogu, na oręż sprawiedliwości.« Rzymian
6,13.

Nietrudno zrozumieć, że ciało powinno być sługą
umysłu. Zilustrujmy to w bardzo prosty sposób.
W rezultacie posiadanej przez Ciebie informacji,
oraz podjętych przez Twój umysł decyzji, chcesz
przenieść się z miejsca w którym się znajdujesz, do
jakiegoś innego. Informacje, które zgromadziłeś
mówią Ci, że stąd gdzie jesteś musisz udać się naj�
pierw na stację kolejową. Twój umysł nie może pójść
tam sam, ale może zawezwać członki Twego ciała,
a w szczególności nogi, by Cię tam przeniosły.
Ciało wykonuje rozkaz umysłu.

Można by podać wiele innych przykładów fun�
kcjonowania tego układu. Każdy może przypom�
nieć je sobie z codziennego życia. Jednakże w przy�
padku człowieka z Rzymian 7, ciało nie zawsze czy�

43



ni to, co jest wolą umysłu. Świadczy o tym wiersz
piętnasty: »Albowiem nie rozeznaję się w tym co
czynię, gdyż nie to czynię, co chcę, ale czego
nienawidzę, to czynię.«

To co jest czynione, czynione jest za pośrednic�
twem narzędzia, jakim jest ciało. Jednak czyn opi�
sany w tym przykładzie nie posiada zezwolenia
umysłu. Tutaj nie jest czynione to, czego się prag�
nie. Przeciwnie, czynione jest to, czego się nienawi�
dzi. Jest oczywiste, że to właśnie w umyśle rozum�
nego człowieka istnieje ta nienawiść do zła. Mamy
więc do czynienia z sytuacją, w której umysł wie co
należy czynić, wysyła w tym celu instrukcje do
członków ciała, lecz ku jego krańcowej rozpaczy
okazuje się, że ciało czyni zupełnie coś innego.

Powinno to być zrozumiałe, albowiem przekona�
ny jestem, że każdy tego kiedyś doświadczył. Fak�
tycznie, jeśli możesz oświadczyć, że doświadcze�
nie opisane w Rzymian 7 jest wciąż jeszcze Twoim
doświadczeniem, wiesz dobrze o co chodzi. Posta�
nawiasz na przykład, że nigdy już nie będziesz mó�
wił porywczo, albo że nie będziesz używał brzyd�
kich słów. Jesteś naprawdę szczery w swych inten�
cjach i przez pewien czas może Ci się to nawet
udawać. Przyjdzie jednak chwila, gdy ten nieopa�
nowany instrument, jakim jest język, zaczyna wy�
powiadać te szybkie słowa gorzkiej nagany przeciw
drugiemu. Jakże potem jest Ci przykro — zwłasz�
cza, że w tę samokontrolę włożyłeś tak wiele wy�
siłku . . .

Niewątpliwie człowiek z Rzymian 7 wie co jest do�
bre. Zna prawo Boże i rozkoszuje się w wielkich
prawdach Słowa Bożego. »Mam bowiem zawsze

44



dobrą wolę, ale wykonania tego co dobre brak«, oś�
wiadcza on w wierszu 18.

Stoimy teraz przed następującym pytaniem: Dla�
czego tak jest, że instrument ciała nie jest posłusz�
ny rozkazom umysłu? Musi być ku temu jakaś jasna
i określona przyczyna, która gdy zostanie poznana
i zrozumiana, stanie się decydującym krokiem
w kierunku rozwiązania całego problemu. Sytuacja
opisana w Rzymian 7 nie jest sytuacją naturalną.
Bóg, stwarzając człowieka nie zamierzał, by jego
ciało buntowało się przeciwko umysłowi. Bóg dał
człowiekowi instrument ciała tak zaplanowany, by
wypełniał on zamiary umysłu aby ten był posłuszny
woli. Nie dostrzegamy tego jednak w przypadku
człowieka z Rzymian 7; natomiast jest to widoczne
w życiu człowieka z Rzymian 8, gdzie możemy za�
obserwować obraz wierzącego, który może czynić
z instrumentem ciała to, co umysłem rozpoznał jako
właściwe.

W tym miejscu można by wyciągnąć wniosek, że
problem leży w tym, iż to wola jest zbyt słaba, by
podporządkować sobie ciało w prawdziwym posłu�
szeństwie. Wobec tego potrzeba większej stanow�
czości jej wysiłków, aby ciało poddane zostało pod
panowanie umysłu. Faktycznie jednak, bez wzglę�
du na to, jak wielka jest owa stanowczość, sytuacja
nie ulega zmianie. Rozwiązania problemu nie znaj�
dziemy w zwiększonych wysiłkach woli, czy więk�
szej determinacji. Leży ona w odkryciu innego as�
pektu ludzkiej natury, o którym w tym studium jesz�
cze nie wspominaliśmy.

Każdy normalny człowiek posiada umysł i ciało.
Posiada też jednak i trzeci element, który odgrywa

45



znaczącą rolę w jego życiu. Identyfikacja i wyodręb�
nienie go nie jest rzeczą najłatwiejszą. Wielu za�
przecza jego istnieniu, jako osobnej jednostki.
Utożsamia się go raczej z fizyczną naturą ciała
człowieka. Jest to poważny błąd, nie pozwalający
na uwolnienie się z mocy wroga.

Ponieważ identyfikacja i wyodrębnienie tego trze�
ciego elementu jest dla osiągnięcia sukcesu w po�
szukiwaniu zwycięstwa nad grzechem sprawą nie�
zwykle istotną, poświęćmy więc trochę miejsca na
wykazanie jego istnienia i wyróżnienie go z tej fizycz�
nej, ludzkiej natury.

W siódmym rozdziale Listu do Rzymian określa
Paweł bardzo wyraźnie te trzy elementy. »Bo we�
dług człowieka wewnętrznego mam upodobanie
w zakonie Bożym, a w członkach swych dostrze�
gam inny zakon, który walczy przeciwko zakonowi
uznanemu przez mój rozum i bierze mnie w niewolę
zakonu grzechu, który jest w członkach moich.«
Rzymian 7,22�23.

Rozważmy uważnie te wiersze. Po pierwsze Pa�
weł oświadcza, że wewnętrznie ma upodobanie
w prawie Bożym. Takie upodobanie może zaistnieć
nagruncie intelektu, przez rozumowanie. Że faktycz�
nie o to mu tutaj chodzi, zapewniają nas słowa
następnego wiersza. »Lecz ja widzę inny zakon
w swoich członkach, walczący przeciwko zakonowi
umystu.«Tak więc, podczas gdy w umyśle rozkoszu�
je się on zakonem Bożym, to w ciele jego jest »inny
zakon«, który walczy przeciwko umysłowi. Efektem
jest stan niewoli pod panowaniem prawa grzechu,
które mieszka w jego ciele.

Trzeba tu zauważyć, że zakon grzechu nie jest

46



sam w sobie ciałem, lecz czymś, co w ciele miesz�
ka. Wcześniej w wierszu siedemnastym Paweł
stwierdził: »Ale wtedy czynię to już nie ja, ale
grzech, który mieszka we mnie«. Tutaj ta myśl
»przebywania« wyrażona jest słowami »mieszka we
mnie«.

Owo »prawo grzechu w członkach« nie jest więc
fizyczną naturą krwi i ciała. Jest to coś, co w ciele
mieszka i rządzi nim wbrew woli rozumnego i świa�
domego umysłu. Mówią o tym inne teksty Pisma.
»l dam wam serce nowe, i Ducha nowego dam
wam do waszego wnętrza, i usunę z waszego ciała
serce kamienne, i dam wam serce mięsiste.«Eze�
chiel 36,26.

To co w Rzymian 7 nazywa Paweł »zakonem
grzechu«, tutaj nazwane zostało »kamiennym ser�
cem«. W Rzymian 7 oddane to jest jako «zamieszki�
wanie w ciele«, tutaj zaś jest obietnica, że zostanie
to z ciała »usunięte«. Będzie zabrane i wyrzucone.
Samo ciało jednak z jego fizycznymi właściwoś�
ciami pozostaje. Nie ciało bowiem, ale coś, co
w ciele mieszka ma być zabrane i odrzucone. Staje
się więc jasne, że muszą istnieć trzy elementy. Jest
ciało, jest umysł i jest prawo grzechu, czy kamien�
ne serce, które mieszka w ciele i rządzi nim zgod�
nie ze swą wolą, która jest przeciwna woli umysłu.

W Rzymian 8,7 ten sam trzeci element określony
jest jako »zamysł ciała«. »Ponieważ zamysł ciała
wrogi jest Bogu, nie poddaje się zakonowi Bożemu,
bo też nie może.«

Ten tekst jest prawdopodobnie jednym z najsil�
niejszych dowodów na istnienie tego trzeciego ele�
mentu w człowieku. Rozważmy dokładnie o czym

47



on mówi, gdyż nie można zastosować go ani wobec
ciała, ani też wobec umysłu człowieka. O ile w przy�
padku grzesznego, upadłego, ludzkiego ciała jest
rzeczą możliwą, aby było ono narzędziem spra�
wiedliwości i podlegało prawu Bożemu, nie jest to
możliwe dla »zamysłu ciała«.

Zamysł ciała nie tylko znajduje się w stanie wro�
gości przeciwko Bogu, — on sam jest tą wrogością.
Sama jego konstytucja, sama jego natura, to czym
jest sam w sobie, jest wrogością przeciwko Bogu.
Gdyby był jedynie w stanie wrogości, mógłby się
z Bogiem pogodzić, lecz gdy sam jest tą wrogością,
nigdy nie będzie mógł tego uczynić. Nigdy też nie
będzie mógł poddać się prawu Bożemu. Jest to nie�
możliwe.

Ciało jednak może. Faktycznie w Rzymian 6,13
Paweł wzywa nawrócone osoby do »oddawania
swych członków Bogu, jako narzędzie sprawiedli�
wości«.

Tak więc człowiek posiada jakąś naturę, czy moc
będącą w stanie wrogości względem Boga i nie mo�
gącą Mu służyć, oraz drugą moc, mianowicie ciało,
które może to czynić. Zatem nie mogą one być jed�
nym i tym samym. Muszą być dwiema odrębnymi
rzeczami, gdyż pierwsza moc nie może równocze�
śnie znajdować się w stanie niezdolności służenia
Bożemu prawu, z drugiej zaś strony być narzę�
dziem oddanym temu prawu w służbę. To jest nie�
możliwe.

Zamysł ciała jest zakonem grzechu, kamiennym
sercem i mocą grzechu, która rządzi życiem czło�
wieka przeciwko woli umysłu. To nie ciało jest pa�
nem umysłu. Poddane jest ono raczej innej mocy,

48



Bóg nie może wysłuchać modlitwy,
aby z ciernistego krzaka wyrosły dobre owoce.

Ten stary krzew ciernisty musi zostać
wykorzeniony i zast�piony nowym drzewem,

zanim pojawić si� mog� dobre owoce.

która zmusza go do posłuszeństwa tak długo, jak
długo pozostaje ono pod jej panowaniem.

Paweł bardzo pięknie podsumowuje cały pro�
blem w ostatnich wierszach Rzymian 7, gdy mówi:
»Tak więc umysłem służę zakonowi Bożemu, ale
ciałem zakonowi grzechu«. Jasne jest więc, że ży�
ciem człowieka z Rzymian 7 rządzi dwóch panów.
Pierwszy, to Pan pełnej prawdy, któremu umysł
poświęca się w służbę, drugi zaś, to zakon grze�
chu, który zniewala ciało. Tak więc ciało i umysł

49



służą dwóm różnym mocom, dlatego też ciało nie
wykonuje tego, co poleca mu umysł. Poddane jest
innemu, despotycznemu prawu, które jest śmiertel�
nym wrogiem prawa Bożego.

Doszliśmy wreszcie do sedna problemu, że to co
czynimy jest jedynie owocem tego kim jesteśmy.
Jest dokładnie tak, jak mówi Jezus: »Nie ma bo�
wiem drzewa dobrego, które by rodziło owoc zły, ani
też drzewa złego, które by rodziło owoc dobry. Każ�
de bowiem drzewo poznaje się po jego owocu, bo
nie zbierają z cierni fig, ani winogron z głogu.
Człowiek dobry z dobrego skarbca serca wydobywa
dobro, a zły ze złego wydobywa zło, albowiem z ob�
fitości serca mówią usta jego.« Łukasz 6,43�45.

W tym miejscu Chrystus odnosi się do prawa na�
tury, które nigdy nie może być złamane, a które zna�
ne jest nawet dziecku. Jest to zasada, na której zde�
cydowanie można polegać. Mówi ona o tym, że jeśli
chcesz mieć dobre owoce, musisz mieć przede
wszystkim dobre drzewo. Kierując zatem naszą u�
wagę na tę ustaloną i powszechnie znaną zasadą,
Zbawiciel oświadcza, że światem duchowym rzą�
dzą te same prawa. Skoro więc chcemy, aby nasze
życie rzeczywiście obfitowało w dobre uczynki,
przede wszystkim musimy być dobrymi ludźmi.

Nikt jednak nie może być dobry, jeżeli nadal po�
siada zamysł ciała, czy kamienne serce. Posiadać
tę złą naturę i jej moc w sobie, znaczy być złym
człowiekiem i dlatego też rodzić złe, a nie dobre
owoce.

Tu zatem leży problem. Nie stanowi go umysł,
gdyż jest on gotowy służyć Bogu i prawdom Słowa
Bożego. Nie jest nim też nasze ciało, nasza ludzka

50



»Każde bowiem drzewo poznaje si� po jego owocu,
bo nie zbieraj� z cierni fig ani winogron z głogu.«

natura, gdyż znajduje się ona w niewoli innej mocy,
mocy prawa grzechu, które mieszka w członkach
i panuje nad nimi wbrew woli człowieka.

Nie chcemy tutaj powiedzieć, że umysł i ciało nie
mogą stanowić problemu. Owszem, mogą, ale nie
są one jednak problemem człowieka opisanego
w Rzymian 7. Ujrzał on piękno prawdy i nawrócił
się do niej. Jego ciało nie jest problemem, ponie�
waż jest ono w mocy innej siły. Dopóki się więc
z niej nie wyzwoli, nie może uciec spod panowania
grzechu i czynić tego, co każe mu umysł.

Problemem jest prawo grzechu w ciele. To jest
korzeń, podstawowa przyczyna, źródło problemu.

51



Skoro więc w tym miejscu leży problem, tutaj także
należy szukać rozwiązania i jego zastosowania.
Dlatego też w tym kierunku będziemy studiować da�
lej, by ostatecznie osiągnąć uwolnienie od grzechu.

52



ROZWIĄZANIE

Teraz, gdy już znamy problem, pozostaje nam
znaleźć odpowiedź na pytanie, jak go w zadawa�
lający sposób rozwiązać?

Na samym początku należy podkreślić, że nie
można zmusić zamysłu ciała, by służył Bogu. Aby
zrozumieć, że nie ma takiej siły, która sprawiłaby, że
złe serce wyda dobry owoc, przypomnijmy sobie
opis krzewu ciernistego, którego to Jezus użył jako
ilustracji. Zastanówmy się przez chwilę nad tym
krzewem. Z samej swej natury nie podlega on prawu
rodzenia jabłek. Gdy znajdziemy w swym ogrodzie
krzew ciernisty, wiemy, że wszelka uprawa, nawad�
nianie, użyźnianie, przycinanie i troska o niego nie
spowodują, że wyrośnie na nim choćby jedno jabłko.
Wiemy, iż jest to niemożliwe.

Człowiek, który szuka zwycięstwa nad grze�
chem, przekona się również o tym, iż żaden wy�
siłek, intensywne studium Słowa Bożego, uczęsz�
czanie do kościoła, aktywność misyjna, gorliwe
modlitwy, czy nieprzymuszone ofiary, żadna z tych
rzeczy nie sprawi, by zamysł ciała wydał owoce Du�
cha. To jest niemożliwe, jako że »Zamysł ciała . . .
nie poddaje się prawu Bożemu, bo też nie może«.
Jest to tak pewne, jak fakt, że krzew ciernisty nie
poddaje się prawu produkowania jabłek, bo też nie
może.

Dlatego każdy, kto nadal posiada zamysł ciała,
a mimo to jednak próbuje przestrzegać prawa Bo�

53



żego, aby wydać żywe owoce Ducha, stara się
o rzecz niemożliwą. Dopiero gdy człowiek rozprawi
się z zamysłem ciała, tak, że potęga jego zostanie
złamana, może zacząć skutecznie przestrzegać
Boże prawo. Siekiera musi zostać przyłożona do sa�
mego korzenia drzewa. Nie ma innego sposobu.

We współczesnym świecie religijnym są tacy,
którzy sądzą, iż rozwiązanie problemu polega na
odrzuceniu prawa. Zastanówmy się przez chwilę,
a zrozumiemy, że tak być nie może. Pewien niezbyt
uczony człowiek postanowił poradzić sobie z pro�
blemem wysokiej temperatury i zniszczył termo�
metr. Okazało się jednak, że ciepła nie zmienił,
a więc problemu nie pomniejszył. Przeciwnie, pro�
blem nadal istniał w niezmienionej i niesłabnącej
skali. Tym co stracił, był jedyny dokładny środek po�
znania, jak naprawdę jest gorąco.

Podobnie rzecz się ma z odrzuceniem prawa Bo�
żego. Takie postępowanie nie wpłynie na problem
grzechu, który wciąż będzie istniał. Nasępstwem
będzie jedynie fakt, iż człowiek straci dokładny
miernik, dzięki któremu może poznać, czym jest
grzech.

W pierwszej części siódmego rozdziału Listu do
Rzymian prawda ta jest dobrze oddana na przyk�
ładzie małżeństwa. Jasno jest tu ukazane, że nie
ma potrzeby zmiany prawa. Ono jest doskonałe i nie
wymaga zmian. Tym, kto musi się zmienić, jest
człowiek, albowiem to w nim tkwi problem.

»Czyż nie wiecie bracia, mówię przecież do tych,
którzy zakon znają, że zakon panuje nad człowie�
kiem, dopóki on żyje? Albowiem zamężna kobieta
prawem związana jest z mężem, lecz gdy mąż

54



umrze, wolna jest od związku prawnego z nim.
A zatem, jeśli za życia męża przystanie do innego
mężczyzny, będzie nazwana cudzołożnicą, jeśliby
jednak mąż umarł, wolna jest od przepisów prawa
i nie jest cudzołożnicą, gdy zostanie żoną drugiego
męża.« Rzymian 7,1�3.

Wszyscy znają opisaną tu sytuację, ponieważ
wszystkim znajomy jest problem małżeństwa. W cza�
sie gdy kobieta jest prawnie poślubiona swemu
mężowi, prawo potępi każdą próbę, jaką podejmie
ona, by poślubić innego mężczyznę. Jeśli jednak
mąż umrze, to to samo prawo, potępiające wcze�
śniej małżeństwo z innym, teraz to zaakceptuje.
Nastąpiła zmiana, ale nie była to zmiana prawa. To
kobieta zmieniła się z mężatki w osobę samotną.

Na gruncie duchowym prawo funkcjonuje tak sa�
mo. Paweł nie zagłębił się tu w rozprawę na temat
małżeństwa. Użył on prawa małżeńskiego, by zilust�
rować nasze duchowe małżeństwo z Chrystusem.

»Przeto bracia i wy umarliście dla zakonu przez
ciało Chrystusowe.« Rzymian 7,4.

Chociaż w wierszu tym nie ma najmniejszej
wzmianki, że zmienione zostało prawo, jednak wi�
dać wyraźnie, że jakaś zmiana nastąpiła. Jest to
jednak zmiana nie w prawie lecz w człowieku.
W nim musi nastąpić jakaś śmierć, aby mógł on
związać się z kimś innym, a jest nim Ten, który ze
śmierci powstał do życia — Chrystus.

Ostatecznym celem dzieła Chrystusa jest zba�
wienie od grzechu, jak napisane jest: »l dasz mu
imię JEZUS, albowiem On zbawi lud swój od grze�
chów jego.« Mateusz 1,21.

Być zbawionym od grzechu, znaczy być zbawio�

55



nym od łamania prawa gdyż, jak mówi Pismo:
»Grzech jest przestąpieniem prawa.« 1.Jana 3,4.
Złamanie prawa jest nieposłuszeństwem, dlatego
być zbawionym od łamania prawa znaczy zostać
zbawionym do posłuszeństwa.

Jasne jest zatem, że ani koncentrowanie swej
uwagi na wysiłkach woli, ani też odrzucenie prawa,
nie są rozwiązaniem tego problemu.

Jeżeli rozumiemy już co nie jest rozwiązaniem,
zwróćmy teraz uwagę na to co nim jest naprawdę.
Otóż tkwi ono w zniszczeniu starej natury i zastą�
pieniu jej całkowicie nową. Pismo uczy tego bardzo
jasno. Aby to ujrzeć uważnie rozważmy następują�
cy wiersz:

»Wtedy ja dam im nowe serce i nowego Ducha
włożę do ich wnętrz. Usunę z ich ciała serce ka�
mienne i dam im serce mięsiste, aby postępowali
według moich przepisów, przestrzegali moich praw
i wykonywali je. Wtedy będą mi ludem, a ja będę im
Bogiem.« Ezechiel 11,19.20.

Możliwie najprostszym językiem stwierdza Pan,
że zabierze stare, grzeszne, kamienne serce i w to
miejsce da serce nowe. Nie mówi, że obok starego
otrzymamy nowe. Nie takie jest poselstwo tego
wiersza. Przeczytajmy go dokładnie. Mówi on, że
stare zostanie z ciała usunięte, a nowy Duch i nowe
serce zajmą jego miejsce.

Wszystko to ma swój cel, którym jest osiągnięcie
pewnych konkretnych rezultatów: »Aby postępowali
według moich przepisów, przestrzegali moich praw
i wykonywali je, a wtedy będą mi ludem, a ja będę
im Bogiem.«

Jakże wyraźnie widzieliśmy w Rzymian 7 przy�

56



czynę, dlaczego ten, który chciał służyć Bogu nie
mógł czynić tego, czego pragnął. Działo się tak, po�
nieważ wciąż posiadał on zamysł ciała, który pa�
nował nad nim. Podkreśliliśmy już, że problemem
tego człowieka jest obecność w nim owej mocy. Te�
raz powinniśmy zrozumieć, że Pan doskonale zna
ten problem i wie, że jedynym wyjściem z niego
jest usunięcie owego złoczyńcy i wymienienie go
na całkowicie nowe serce.

W krzewie ciernistym, którego ilustracją posłużył
się Chrystus znajdujemy tę samą odpowiedź. Zielo�
ny i kwitnący krzew ciernisty jest w ogrodzie be�
zużyteczny. Przeszkadza, zajmując dobrą glebę
i drąc odzież tych, którzy obok niego przechodzą.
Ogrodnik ma zatem problem. Chciałby mieć dobre
owoce, jak chociażby jabłka czy pomarańcze, ale
ma tylko krzew ciernia. Wie on, że jedynym rozwią�
zaniem jest wyrwanie go i zastąpienie dobrym
drzewem. Wtedy będzie wiedział, że w odpowied�
nim czasie otrzyma dobry owoc, a to dlatego, że
drzewo, które teraz posiada, jest dobre.

Podobnie jest z człowiekiem z Rzymian 7. Pragnie
on rodzić dobre uczynki ciała w postaci owoców Du�
cha, którymi są: miłość, radość, pokój itd. Jednak zła
natura, którą posiada nie jest źródłem posłuszeńst�
wa z miłości, lecz obfituje w nienawiść, dumę, zaz�
drość i tym podobne. Jego kłopot, to kłopot ogrodni�
ka z ciernistym krzewem. Jego rozwiązanie także
jest takie samo. Zła natura musi zostać wykorzenio�
na z ludzkiego, uczynionego z prochu ziemi ciała,
i zastąpiona naturą zrodzoną w niebie. Tylko w ten
sposób może stać się on dzieckiem Bożym i tylko
wtedy może on wydawać dobre owoce Ducha.

57





który daje życie w Jezusie Chrystusie, uwolnił cię od
zakonu grzechu i śmierci. Albowiem czego zakon
nie mógł dokonać z powodu ciała, tego dokonał Bóg,
przez zesłanie Syna swego w postaci grzesznego
ciała, ofiarując je za grzech, potępił grzech w ciele,
aby słuszne żądania zakonu wykonały się na nas,
którzy nie według ciała postępujemy, ale według Du�
cha.« Rzymian 8,2�4.

Bóg zesłał swego Syna na świat, by potępić
grzech w ciele. Trzeba tu dokonać ważnego rozgra�
niczenia. Grzeszne czyny można również określić
jako grzechy ciała, podczas gdy moc kamiennego
serca, czy zamysłu ciała jest grzechem w ciele.
Zwróćmy uwagę, że Jezus nie przyszedł po to, by
dokonać jedynie powierzchownego potępienia grze�
chów ciała. On przyszedł potępić grzech, który jest
w ciele i który, jako taki, jest korzeniem problemu
i przyczyną ciągłych porażek będących doświad�
czeniem tych, którzy wciąż posiadają tę wewnętrzną
złą moc.

Dlaczego przyszedł On, aby potępić grzech w cie�
le? Dlatego, aby gdy ten zostanie już potępiony,
�sprawiedliwość prawa mogła się w nas wypełnić,
którzy nie według ciała chodzimy, ale według Du�
cha«.

Poselstwo Pisma Świętego jest ciągle takie sa�
mo. Stare zostaje potępione i usunięte tak, aby
mógł być osiągnięty pewien cel: aby człowiek przez
Jezusa Chrystusa Pana naszego, uzdolniony został
do życia życiem sprawiedliwości Bożej.

W jaki sposób Chrystus potępił grzech w ciele?
Czy potępił go, umożliwiwiając kontrolę i panowa�
nie nad nim? Czy skazał go na wygnanie? Czy

59



potępił go wykazując jedynie dezaprobatę wobec
niego? Nic z tych rzeczy. On potępił go na śmierć.
Śmierć, która stała się skuteczna przez Jego śmierć
i zmartwychwstanie.

Nigdzie prawda ta nie jest tak wyraźnie oddana,
jak w Rzymian 6,1�6.

»Cóż więc powiemy? Czy mamy pozostać w grze�
chu, aby łaska obfitsza była? Przenigdy! Jakże my,
którzy grzechowi umarliśmy, jeszcze w nim żyć ma�
my? Czyż nie wiecie, że my wszyscy ochrzczeni
w Jezusa Chrystusa, w śmierć Jego zostaliśmy
ochrzczeni? Pogrzebani tedy jesteśmy wraz z Nim
przez chrzest w śmierć, abyśmy jak Chrystus
wskrzeszony został z martwych przez chwałę Ojca,
tak i my nowe życie prowadzili. Bo jeśli wrośliśmy
w podobieństwo Jego śmierci, wrośniemy również
w podobieństwo Jego zmartwychwstania, wiedząc,
że nasz stary człowiek został wespół z Nim ukrzyżo�
wany, aby grzeszne ciało zostało unicestwione,
byśmy już nadal nie służyli grzechowi.«

Wiersz szósty jest punktem kuluminacyjnym ar�
gumentacji zawartej w tych wierszach. Poprzednie
wiersze wyjaśniły, że ci którzy są w Jezusie Chrys�
tusie i są w związku z tym prawdziwymi dziećmi Bo�
żymi, mają usprawiedliwienie i dlatego też mają pra�
wo do Królestwa; umarli i zostali wskrzeszeni, tak
jak i On umarł i został wskrzeszony. Wiersz szós�
ty mówi szczególnie o tym co ta śmierć właściwie
oznacza.

Zanim jednak zwrócimy uwagę na to co musi
umrzeć, przed naszym uwolnienieniem od grzechu,
postarajmy się zrozumieć moc poselstwa poprzed�
nich wierszy. Poselstwo to mówi, że tylko ci, którzy

60



umarli mogą żyć. Innymi słowy, że stare musi
odejść, zanim nadejść będzie mogło nowe. Nasza
śmierć zabiera stare, podczas gdy zmartwychwsta�
nie wnosi nowe.

Tę prawdę najsilniej wyraża wiersz piąty: »Bo je�
śli wrośliśmy w podobieństwo Jego śmierci, wro�
śniemy również w podobieństwo Jego zmartwych�
wstania.«

Pierwszą częścią tego wiersza jest zdanie wa�
runkowe. »Jeśli wrośliśmy w podobieństwo Jego
śmierci. . .« Ma to nam uzmysłowić wielką prawdę,
że dopóki ten warunek nie zostanie spełniony,
reszta nie może nastąpić, ponieważ tylko ci, którzy
umarli z Chrystusem, mogą z kolei z Nim żyć. To
znaczy, że tylko wtedy, gdy zabrane zostanie stare,
może nadejść nowe. Najpierw należy usunąć
krzew ciernia, zanim jabłoń będzie mogła zająć je�
go miejsce. Nie są one w stanie rosnąć w tym sa�
mym miejscu razem.

Co zatem mówi nam Paweł w tych wersetach?
Czy jest to jedynie doniosłe brzmiąca, ale niewiele
znacząca retoryka? Czy są to słowa na temat praw�
dziwego doświadczenia? Co ma on na myśli, gdy
twierdzi, że musimy umrzeć z Chrystusem? Czy
musimy umrzeć faktycznie, czy chodzi jedynie
o pewną zmianę naszej mentalnej postawy, albo
o coś w tym rodzaju?

Tym, co utrudnia ludziom zrozumienie, że cho�
dzi tu o faktyczną śmierć jest nieumiejętność roz�
różnienia pomiędzy grzesznym ciałem, a grzesz�
nym zamysłem ciała, który w innych miejscach na�
zywany jest również kamiennym sercem, starym
mężem lub panem grzechu. Ponieważ zdaniem

61



wielu ludzi ciało człowieka jest tym samym co
grzeszna natura, uważa się, że gdy Paweł mówi
o śmierci to ma on na myśli śmierć pozorną. Nie jest
przecież możliwym, aby człowiek w momencie no�
wonarodzenia fizycznie umierał, aby fizycznie naro�
dzić się na nowo. W takim wypadku chodziłoby
o coś, co bywa człowiekowi zaledwie przypisane,
a co urzeczywistniło się jedynie w życiu Chrystusa.

Jest oczywiście prawdą, że człowiek pozostawia�
jący za sobą doświadczenie Rzymian 7, oraz sta�
jący się prawdziwie zmartwychwstałym dzieckiem
Bożym, nie umiera fizycznie. Jako człowiek nawró�
cony, posiada to samo ciało i krew co ludzie tego
świata. Tutaj nie nastąpiła fizyczna śmierć, ani żad�
na tego typu zmiana. Grzeszne ciało jest nadal
śmiertelnym ciałem. Od niego nikt nie zostanie
uwolniony aż do wielkiego dnia zmartwychwstania,
kiedy to Chrystus zstąpi, by wezwać swój lud do
Niebieskiego Domu.

A jednak on umiera. Gdyby rzeczywiście nie
umarł w Chrystusie, nie mógłby w Nim żyć. Co za�
tem umiera? Odpowiedź znajdujemy w wierszu
szóstym. »Wiedząc, że nasz stary człowiek u krzyżo�
wany jest wraz z Nim . . .« Oto umiera coś, co okre�
ślone jest jako »nasz stary człowiek«. Co oznacza to«
wyrażenie? Kim, lub czym jest ów stary człowiek?
Abyśmy mogli to dobrze zrozumieć, następna część
wiersza wyjaśnia nam, iż jest on ukrzyżowany, »aby
grzeszne ciało mogło być unicestwione . . .« Paweł
równie dobrze mógł napisać następująco: «Wie�
dząc, że stary nasz człowiek jest wraz z Nim ukrzy�
żowany, tak aby stary człowiek został unicestwić
ny . . .« Aby jednak po raz drugi nie używać terminu

62



»stary człowiek«, użył on określenia: »grzeszne
ciało«. Tak więc rozumiemy, że »stary człowiek«
i »grzeszne ciało« są jednym i tym samym.

W Rzymian 7,24 spotykamy termin »ciało śmier�
ci«, co jest kolejnym sposobem określenia tego, co
w tym samym rozdziale wcześniej nazwał Paweł
»prawem grzechu«. Z dotychczasowego studium
naszej publikacji wiemy już, że terminy »stary
człowiek«, »grzeszne ciało«, »ciało śmierci«, oraz
»prawo grzechu«, odnoszą się do owego trzeciego
czynnika, zamysłu ciała, który »nie poddaje się Bo�
żemu prawu, ani też nie może«.

On jest właśnie tym, co ukrzyżowane zostaje
w życiu tych, którzy przechodzą ze stanu nienaw�
rócenia w nawrócenie. Z nim właśnie trzeba rozpra�
wić się przez śmierć tak, by nowe życie mogło
zmartwychwstać w miejsce starego.

Niechaj ten fakt nie zostanie błędnie zrozumia�
ny, że ma to być śmierć jedynie symboliczna.
Ukrzyżowanie nie jest niewolą. Nie jest to długo�
letnie uwięzienie, nie jest to skucie łańcuchami
i umieszczenie pod nadzorem. Celem ukrzyżowa�
nia jest uśmiercenie, a ci którzy krzyżują nie mają
pełnej satysfakcji, póki nie osiągną swego celu.

Dlatego też, gdy Paweł mówi, że stary człowiek
jest ukrzyżowany, ma na myśli dokładnie to co mó�
wi, że zadana jest mu śmierć, i aby upewnić się,
że czytelnik właściwie zrozumiał znaczenie tych
słów dodaje, że jest on ukrzyżowany tak, by grzesz�
ne ciało zostało unicestwione. Gdy coś jest znisz�
czone, to po prostu przestaje istnieć. Historia jego
życia jest zakończona. Nie ma go już.

We wszystkich innych tekstach i ilustracjach wi�

63



dzieliśmy, że całe to dzieło dokonywane jest w okre�
ślonym celu. Jest nim przeprowadzenie człowieka
z nieposłuszeństwa w posłuszeństwo. Od stanu
uskarżania się, iż nie może czynić tego co pragnie,
do sprawiedliwości prawa wypełnionego w jego ży�
ciu. Tak więc w tym wierszu stary człowiek jest
ukrzyżowany, a ciało grzechu zniszczone »abyśmy
odtąd nie służyli grzechowi«.

Przyroda jest cudownym ilustratorem prawd
Ewangelii. Jeszcze lepiej ujrzymy poselstwo tych
słów, gdy starego człowieka zastąpimy krzewem
ciernia, a następnie przeczytamy je tak, jakby
odnosiły się do ogrodnika, który posiadając ów
krzew pragnie mieć dobry owoc. Wyrywa go zatem
i zastępując nasieniem jabłoni mówi:

»Wiedząc, że to stare drzewo zostało wyrwane
z korzeniami, tak by krzew ciernia mógł być znisz�
czony i aby odtąd już nie produkował cierni.« Nikt
z nas nie będzie miał najmniejszych trudności
w zrozumieniu, że ta zasada funkcjonuje w naturze,
oraz jak tam funkcjonuje. Gdy dostrzeżemy te same
zasady w świecie duchowym, równie jasne stanie
się dla nas zrozumienie, na czym polega oczysz�
czenie duszy, które jest warunkiem zwycięstwa nad
problemem grzechu.

64



WYZWOLENIE

Sporo miejsca poświęciliśmy dotąd na studium
tego problemu. Jasno wynika z niego, że czynimy
to co czynimy nie z powodu siły czy słabości naszej
woli, ale z powodu lego jakimi jesteśmy. O ile ma�
my w sobie prawo grzechu i śmierci, mamy w sobie
złą siłę, która będzie panowała nad naszym ciałem
i krwią i użyje ich zgodnie ze swoją wolą nie oka�
zując respektu wobec wiedzy, pragnień, czy świa�
domości umysłu.

Dlatego też, by człowiek wyzwolił się z jej mocy,
musi ona zostać od niego odjęta, odrzucona i w to
miejsce wszczepione musi być nowe życie. Nie ma
innego sposobu przeżycia doświadczenia nowona�
rodzenia. Nie ma innego sposobu na przejście z nie�
woli Rzymian 7 do wolności Rzymian 8.

O ile uświadomienie sobie tego problemu i po�
trzeby jego rozwiązania jest bardzo istotne dla uzy�
ska nia wyzwolenia, pozostaje jeszcze odpowiedź
na pytanie jak praktycznie przejść z niewoli do wol�
ności.

Pamiętam, jak studiowaliśmy ten temat po raz
pierwszy w pewnej rodzinie. Bardzo dokładnie wy�
jaśniłem problem tak, jak uczyniliśmy to do tej pory
w naszej publikacji. Gdy doszliśmy do tego miejsca,
zrobiliśmy małą przerwę.

Wtedy żona powiedziała: »Wiesz, słyszeliśmy
dokładnie takie samo kazanie kilka tygodni temu.«

»Tak, istotnie«, powiedział mąż. «Kaznodzieja

65



wyłożył problem dokładnie tak samo, jak ty
uczyniłeś to przed chwilą. Cały czas słuchałem, bo
chciałem to zrozumieć i usłysześ jakie jest wyjście.
Wiedziałem, że jestem w doświadczeniu człowieka
z Rzymian 7 i pragnąłem uwolnić się z tego stanu.
Gdy jednak przedstawił on problem do końca,
usiadł. Zmartwiony, że nie poznałem odpowiedzi,
wstałem i powiedziałem: > Pastorze, pokazałeś nam
problem, teraz powiedz proszę jakie jest rozwią�
zanie. Powiedz jak uwolnić się od tej mocy?!<

Na to pastor powstał i rzekł ze smutkiem: >Nie
mogę ci tego powiedzieć, ponieważ sam jeszcze
nie znalazłem odpowiedzi«. Byłem tak rozczarowa�
ny, że nie powiedziawszy już nic więcej, z ciężkim
sercem usiadłem.«

Przez chwilę mężczyzna siedział wspominając
owo przeżycie. Potem zwrócił się do mnie i rzekł:
»Czy ty również zamierzasz pokazać nam problem
i pozostawić nas bez rozwiązania?«

Byłem szczęśliwy, że mogłem mu powiedzieć, iż
zatrzymaliśmy się tylko na chwilę oraz, że teraz
przedstawię jego rozwiązanie. Podobnie i teraz,
w naszej publikacji nie pozostawimy Cię, drogi Czy�
telniku z tym problemem. Jego rozwiązanie prag�
niemy przedstawić Ci w sposób bardzo wyraźny,
a przede wszystkim, skuteczny. Rozwiązaniem jest
Ewangelia. Jest ona mocą Bożą ku zbawieniu od
grzechu.

Możesz zatem zapytać, dlaczego nie zostałeś
uwolniony od grzechu, skoro Ewangelia jest tą
właśnie mocą, daną przez Boga, by uzyskać wy�
zwolenie. Odpowiedź jest taka, że Ewangelia nie
jest mocą Bożą ku zbawieniu dla każdego.

66





By to zrozumieć przeczytajmy uważnie Rzymian
1,16. Zwróćmy uwagę, że Paweł nie mówi tutaj:
»Ponieważ nie wstydzę się Ewangelii Chrystusowej,
bo jest to moc Boża ku zbawieniu dla każdego«.
Użył on tych słów w porządku takim jak tu napisano,
ale nie zatrzymał się w tym miejscu. Poszedł dalej
wyjaśniając, że Ewangelia jest mocą Bożą ku zba�
wieniu dla każdego »który wierzy«. Tu jest różnica.
Ewangelia jest dla niewierzącego zbiorem pięknych
słów. Dla wierzącego jednak jest mocą Bożą ku
zbawieniu od grzechu.

Apostoł Jan powtórzył tę samą prawdę słowami:
»To jest zwycięstwo, które zwycięża świat — wiara
nasza.« 1.Jana 5,4.

Gdy przeciętnego człowieka uważającego się za
dziecko Boże zapytamy — »czy wierzysz?«, w więk�
szości przypadków bardzo szybko otrzymamy od�
powiedź twierdzącą. W pewnym sensie jest ona
prawidłowa, ponieważ większość rzeczywiście po�
siada jakąś wiarę. Wierzy przecież w Biblię jako
Słowo Boże, w Boga, że jest istotą wyższą, ma
wiarę, że grzech pociąga za sobą karę i że tylko
w Jezusie można znaleźć zbawienie.

Można jednak wierzyć w to wszystko, a jednocze�
śnie nie posiadać wiary w to, że Ewangelia jest
żywą mocą żyjącego Boga, który zbawia od grze�
chu. Jest bezspornym faktem, że każdy człowiek,
którego doświadczeniem jest jeszcze stan opisany
w Rzymian 7 nie zna wiary, która zwycięża świat.
Wiara nie jest czymś co zaledwie przynosi zwy�
cięstwo. Ona sama jest zwycięstwem. Dlatego też,
jeśli posiadasz wiarę, o której mówi Paweł w Liście
do Rzymian, oraz Jan w swoim Pierwszym Liście,

68



pewien jestem, że Twoim udziałem nie jest doświad�
czenie z Rzymian 7, ale uwolnienie z Rzymian 8.

Tę to wiarę miał na myśli Jezus, gdy powiedział:
»Ale czy Syn Człowieczy, gdy przyjdzie, znajdzie
wiarę na ziemi?« Łukasz 18,8. Tego rodzaju wiara,
która przynosi uwolnienie z niewoli grzechu, nie na�
leży do rozpowszechnionej w naszym świecie. Je�
zus wiedział, że tak będzie i dlatego zadał to pyta�
nie, które oznaczało, że nie spodziewał się znaleźć
jej zbyt wiele w momencie Swojego powrotu.

Bez takiej wiary jednak zwycięstwo jest niemożli�
we. Należy zatem wyjaśnić jak się ona przejawia.
Przypomnijmy sobie historię dworzanina, który
przybył z Kafarnaum do Jezusa, by prosić Go o ule�
czenie swego syna.

»Przybył więc znowu do Kany Galilejskiej, gdzie
z wody uczynił wino. A był w Kafarnaum pewien dwo�
rzanin, którego syn chorował. Gdy ten usłyszał, że
Jezus przybył z Judei do Galilei, udał się doń i prosił,
aby wstąpił i uzdrowił jego syna, gdyż był bliski
śmierci. Wtedy Jezus rzekł do niego: Jeśli nie ujrzy�
cie znaków i cudów, nie uwierzycie. Rzecze do niego
dworzanin: Panie wstąp, zanim umrze dziecię moje.
Rzecze mu Jezus: Idź, syn twój żyje. l uwierzył ten
człowiek słowu, które rzekł mu Jezus i odszedł. A gdy
był jeszcze w drodze, wyszli do niego naprzeciw
słudzy z oznajmieniem: Chłopiec twój żyje. Zapytał
więc ich o godzinę w której mu się polepszyło. Rzekli
mu: Wczoraj o godzinie siódmej opuściła go gorącz�
ka. Poznał wtedy ojciec, że była to godzina, w której
Jezus powiedział do niego: Syn twój żyje. l uwierzył
sam i dom jego. To byłdrugi cud, który uczynił Jezus,
gdy powrócił z Judei do Galilei.« Jan 4,46�54.

69



To, czego szukał ten człowiek było fizycznym ule�
czeniem jego syna, który był tak chory, że w krótkim
czasie spodziewano się jego śmierci. Lekarze,
sądząc że umrze, zrezygnowali z dalszych wysił�
ków, aby go ratować, uczyniowszy wszystko, co
było w ich mocy.

Historia ta, dotycząca wiary w fizyczne uleczenie,
jest dla nas wartościową lekcją na temat uleczenia
z choroby duchowej. Faktycznie bowiem głębszym
celem pracy Chrystusa polegającej na leczeniu
chorób fizycznych było ukazanie Jego mocy uwal�
niania także z chorób duchowych. Gdy widzimy
Chrystusa jako tego, który miał moc leczenia jedy�
nie z trądu, paraliżu itp. oznacza to, że nie odczyta�
liśmy rzeczywistego poselstwa Jego służby uzdra�
wiania. W Słowie Bożym choroba jest symbolem
grzechu. Czytamy o tym w Księdze Izajasza 1,4�6.
Co więcej, jest ona bardzo dobrym i odpowiednim
jego symbolem.

Porównajmy to, czego dotąd dowiedzieliśmy się
na temat grzechu z problemem choroby. Chory
człowiek posiada umysł oraz ciało. Wewnętrznie
pragnie czynić pewne rzeczy, ale choroba jest
mocą, która mieszka w jego ciele i rządzi nim tak,
iż nie może on czynić tego co chce. Dopóki choroba
nie zostanie w nim unicestwiona, nie może on mieć
nadziei na realizację tego czego pragnie. Trudno
byłoby znaleźć lepszy obraz, który mógłby dosko�
nalej zilustrować tę trójwymiarową naturę problemu
grzechu.

Tak więc, gdy dworzanin przybył z Kafarnaum do
Kany, by szukać pomocy Chrystusa, szukał on
rozwiązania problemu, który był identyczny z pro�

70



blemem grzechu. Szukał drogi uwolnienia z choro�
by, która opanowała jego syna, jak i my szukamy
uwolnienia z grzechu, który nas zniewala.

Naturalnie poszedł on do jedynej osoby, która
mogła mu pomóc, a był nią Jezus. Przyszedł, pro�
sząc o to, co Pan pragnął mu dać, a więc przyszedł
prosić właściwą osobę o właściwą rzecz. Jezus jed�
nakże odmówił jego prośbie. Nie wynikało to z fak�
tu, że Chrystus akurat tak chciał, lub że człowiek
ten nie miał względów u Boga. Chrystus odmówił,
ponieważ sposób w jaki dworzanin zbliżył się do
Niego uniemożliwił Mu uleczenie jego syna.

Ileż to razy klękamy do modlitwy prosząc o prze�
baczenie grzechu, błagając Pana, by dał nam zwy�
cięstwo nad jakimś problemem, a jednak wciąż bo�
rykamy się z tymi samymi sprawami tak, jakbyśmy
nigdy się o nie nie modlili. Popadamy w zakło�
potanie i zaskoczeni nie możemy zrozumieć, dla�
czego Pan nie wysłuchuje naszych modlitw. Po�
dobnie i ten człowiek przypuszczalnie wróciłby do
Kapernaum i zastał w domu martwe dziecko, gdyby
nie ujrzał błędu w sposobie, w jaki zwrócił się do
Jezusa i nie naprawił go, zrozumiawszy, czym jest
prawdziwa modlitwa. Stało się to dopiero wtedy,
kiedy zbliżył się do Niego wierząc, że modlitwa jego
została wysłuchana.

Jezus nie pozostawił tego człowieka bez uświado�
mienia mu jego braku wiary. Powiedział do niego
pełen smutku: »Nim nie ujrzycie znaków i cudów, nie
uwierzycie.« Jan 4,48. Mówiąc do tego człowieka:
»Nie uwierzycie«, chciał w możliwie najprostszy spo�
sób powiedzieć: Jeszcze nie wierzysz, nadal jesteś
niewierzący.

71



Nie można pominąć faktu, że człowiek ten
rozpoznał swą wielką potrzebę. Ty czynisz to także.
On wiedział, że żadna ziemska moc nie mogła
uzdrowić jego syna. Podobnie i Ty wiesz, że żadna
ziemska moc nie może uwolnić Cię od grzechu.
Człowiek ten przyszedł do Chrystusa ze swoją
prośbą. Ty także przyszedłeś do Chrystusa ze
swym błaganiem o wyzwolenie od swych grzechów.
On modlił się do Chrystusa, bowiem przedkładanie
prośby jest modlitwą. Ty również modliłeś się do
Chrystusa wiele razy. Chrystus jednak powiedział
mu całkiem wyraźnie, że pomimo to wciąż jest
niewierzącym. Chrystus nie mógł zatem nic dla nie�
go uczynić.

Skoro więc uczyniłeś wszystko, by osiągnąć
zwycięstwo nad grzechem, a jednak nadal znajdu�
jesz się w doświadczeniu z Rzymian 7, oznacza to,
że również jesteś człowiekiem niewierzącym. Jeśli
zaś jesteś niewierzącym, musisz zrozumieć drogę
do wiary. Wiary, która jest skuteczna przez miłość
i oczyszcza duszę od grzechu.

W jaki sposób zatem ów człowiek przyszedł do
Jezusa? Pokazują nam to słowa odpowiedzi, jakiej
udzielił mu Chrystus: »Zanim nie ujrzycie znaków
i cudów, nie uwierzycie«. Innymi słowy, człowiek
ten przyszedł do Chrystusa, przedłożył swą prośbę,
a następnie czekał, czy Chrystus spełni ją, czy też
nie. Gdyby ją spełnił, to on ze swej strony w zamian
za to uwierzyłby w Chrystusa jako osobistego Zba�
wiciela.

Nie jest to droga zbawczej wiary i nigdy nią być
nie może. Jednakże, gdyby każdy z nas, zawiedzio�
ny swym dotychczasowym doświadczeniem, jesz�

72



cze raz zastanowił się nad sposobem w jaki przy�
szedł w modlitwie do Jezusa, zapewne przekonałby
się, że uczynił to dokładnie tak samo jak ów dworza�
nin. Przychodzimy do Pana prosząc Go o błogosła�
wiaństwo, po czym odchodzimy czekając, aż zosta�
nie ono wylane. Nie jesteśmy jednakże gotowi, by
uwierzyć, iż obiecany przez Pana dar faktycznie już
znajduje się w naszym posiadaniu. Nie będzie tu
przesadą stwierdzenie, że gdyby Pan udzielił nam
błogosławieństwa, o które prosimy, bylibyśmy ra�
czej zaskoczeni, że jednak nadeszło.

Dworzanin został zapoznany z wielką prawdą,
którą poznać musi każdy, kto pragnie doświadczyć
wiary wyzwalającej od grzechu. Gdy Pan wygłasza
do nas słowa napomnienia, wtedy Duch Boży, jako
Ten, który przekonuje o grzechu, przemawia głę�
boko do naszego sumienia, by objawić nam ułom�
ności naszego charakteru. Tak i wtedy słowa Jezu�
sa wystarczyły, by objawić temu człowiekowi rodzaj
niewiary będącej w jego sercu. Gdy ujrzał to, co
Zbawca mu pokazał, przyjął napomnienie, uchwycił
się mocy, która objawiała się w życiu Jezusa, oraz
wiarą oparł się na tej mocy. Przekonuje nas o tym,
zupełnie inna od pierwszej, odpowiedź Zbawiciela
na jego drugą modlitwę.

Człowiek ten błagał teraz Jezusa tymi słowy: «Pa�
nie przyjdź, bo inaczej umrze dziecko moje«.

W tej modlitwie zaszła istotna zmiana. Może nie
widać jej w samym sformułowaniu, ale widzimy ją
wyraźnie w odpowiedzi Jezusa. Pierwsza odpo�
wiedź niosła za sobą tylko smutne napomnienie,
druga — wyzwolenie. Różnica polegała na tym, że
człowiek ów uwierzył. Wiemy o tym, ponieważ tak

73





mówi Pismo: »l uwierzył człowiek słowu, które rzekł
do niego Jezus i odszedł swoją drogą« (wiersz 50).

Kana była oddalona od Kafarnaum o najwyżej
dwadzieścia pięć kilometrów. Chrystus przemawiał
do dworzanina o godzinie siódmej, co odpowiada
naszej pierwszej po południu tak, że mógł on łatwo
zawitać w domu jeszcze przed zmierzchem. Jed�
nakże nie zrobił tego. Powinien był to jednak uczy�
nić, gdyby koniecznie, na własne oczy chciał zoba�
czyć, czy chłopiec jest naprawdę uzdrowiony.

On wiedział, że syn jest zdrowy. Gdy przybył do
domu następnego dnia słudzy potwierdzili mu tylko
to, o czym przez wiarę wiedział już dzień wcze�
śniej. Niewątpliwie zdziwieni byli, że wiadomość ta
nie była dla niego zaskoczeniem.

Spróbujmy przeciwstawić teraz drugie podejście
tego człowieka do Chrystusa, pierwszemu. Jest to
porównanie wierzącego z niewierzącym. W drugim
przypadku dostrzega on moc jaką posiada Jezus
jako Syn Boży. Wiarą chwyta się tej mocy widząc
w niej całkowite rozwiązanie swego problemu. Wte�
dy prosi o ten dar, przyjmuje go wiarą i wie, że już
należy do niego. Odchodzi zatem swoją drogą
wiedząc, że błogosławieństwo, które już posiada,
zostanie zrealizowane w chwili gdy zaistnieje tego
największa potrzeba.

Tu objawiona jest zasada pełnej sukcesu drogi
wiary.

Przede wszystkim musimy posiadać dokładną
znajomość problemu, przed którym stoimy. Ile razy
w przeszłości przychodziliśmy do Boga błagając
Go o przebaczenie tego co zrobiliśmy, nie poznaw�
szy prawdziwego problemu i nie prosząc o usu�

75



nięcie prawa grzechu z naszego ciała! Nie mogliś�
my jednak modlić się właściwie z powodu powierz�
chownego i niewłaściwego zrozumienia rozmiaru
i istoty naszych grzechów.

Po drugie, musimy poznać Boże obietnice, aż
staną się dla nas czymś więcej, niż tylko tekstem za�
pisanym, w Biblii, — aż staną się samą mocą Bożą.
Aby tak się stało, trzeba je ciągle na nowo czytać
i tak długo je rozważać, aż nasz umysł je wchłonie
i staną się one częścią nas.

Jakże często stałem przed grupą domniema�
nych chrześcijan prosząc o przytoczenie mi najwię�
kszych biblijnych obietnic dotyczących naszego
osobistego zwycięstwa nad grzechem, by przeko�
nać się, że nie potrafią tego uczynić. Każdy, kto
chce osiągnąć i zachować zwycięstwo nad grze�
chem musi koniecznie przyswoić sobie takie obiet�
nice, by stały się one jego żywotnym elementem.
Muszą być w każdej chwili w pamięci. Trzeba je
mieć zawsze na końcu języka, a szczególnie gdy
wróg nas atakuje, lub sugeruje wątpliwości w zbaw�
czą moc Boga.

Bożych obietnic jest tak wielka ilość, jak wielkie
jest ich oddziaływanie na duszę pragnącą wyzwole�
nia od prawa grzechu i śmierci. Dlatego też nie
podejmujemy się podać wyczerpującej listy obietnic
zawartych w Biblii. Każdy powinien wyszukać je
sam dla siebie. Oto kilka przykładów dla tych, którzy
pragną zacząć kolekcjonować te kapsułki Bożej
mocy.

»Grzech nie będzie nad wami panował.« Rzymian
6,14. Czytaj te słowa tak długo, aż zrozumiesz, że
są one osobistą obietnicą daną przez Boga, mówią�

76



ca, że grzech nie będzie miał panowania nad To�
bą.

»Dotąd nie przyszło na was pokuszenie, które by
przekraczało siły ludzkie; lecz Bóg jest wierny i nie
dopuści, byście byli kuszeni ponad siły wasze, ale
z pokuszeniem da i wyjście, abyście je mogli
znieść.« 1.Koryntian 10,13. Tak jak rodzice nigdy
nie dopuszczą do tego, by ich dziecko znalazło się
w sytuacji, której rozwiązanie przerasta jego możli�
wości, tak i Pan nigdy nie pozwoli, by przyszła na
Ciebie pokusa, która będzie zbyt silna do zniesie�
nia. Dla każdej pokusy, która Cię nawiedza dał On
sposób uwolnienia, tak, że nie ma wymówki dla ja�
kiegokolwiek grzechu. »Wszystko możemy poprzez
Chrystusa, który nas umacnia.« Filipian 4,13.

Przykłady można by mnożyć, lecz lepiej będzie
jeśli każdy sam dla siebie poszuka tych obietnic.
Oto jeszcze kilka tekstów: Mateusz 1,21; Jan 8,36;
1.Koryntian 15,34.57; 2.Koryntian 2,14; Galacjan
3,14�21; Filipian 1,6; 1. Tesaloniczan 4,3; 5,23.24;
1. Piotra 1,5; 2. Piotra 1,4; Judy 24. W Starym Testa�
mencie Psalmy 23 i 46 stanowią szczególnie piękne
obietnice mocy wyzwolenia. Spróbuj uchwycić rów�
nież potęgę z Ezechiela 11,19.20 i 36,26.

Wielkim celem poznawania obietnic jest budowa�
nie wiary, która oczyszczająco działa na duszę. Im
częściej będą one czytane, studiowane i przyjmo�
wane dla siebie, tym większą budować będą wiarę
w urzeczywistnienie prawdziwie chrześcijańskiego
doświadczenia, aż dojdzie ona do punktu, w którym
zobaczysz, że sam tak uchwyciłeś się Bożej mocy,
iż osiągnąłeś wyzwolenie, które jedynie ta moc
przynieść może. Wiara nie jest czymś co posia�

77



damy w swej naturze, ani czymś, co możemy
własnymi siłami wytworzyć. Jest to niemożliwe.
»Wiara jest tedy ze słuchania, a słuchanie przez
Słowo Boże.« Rzymian 10,17.

Gdy już rzeczywiście żywą wiarą uchwycimy się
obietnic Bożych to najwyższy czas, by podjąć nas�
tępny krok. Jest nim przyjście do Chrystusa i prośba
o błogosławieństwo ich wypełnienia. Nie módl się już
starą pozbawioną nadziei modlitwą, która przez tak
długi czas przynosiła rozczarowania i rezygnację.
W przeszłości modliłeś się mniej więcej tak: »Panie,
zgrzeszyłem. Przebacz mi proszę ten grzech i po�
móż mi, by się już więcej nie powtórzył.«

Takie podejście nie dało Ci zwycięstwa w przesz�
łości i w przyszłości nie da Ci go również. Musi
nastąpić zmiana, podobnie jak dworzanin musiał
zmienić swe podejście do Chrystusa. Zamiast tam�
tej modlitwy musisz nauczyć się nowej: »Panie,
doszedłem do punktu, w którym widzę, że prawdzi�
wym problemem jest zła, mieszkająca we mnie na�
tura. Jest to > moc grzechu <, > prawo grzechu i śmier�
ci <, > ciało śmierci <, > zamysł ciała< czy > kamienne
serce <. Dopóki jest ona we mnie, jestem złym drze�
wem mogącym rodzić jedynie złe owoce, gdyż moje
ciało jest pod panowaniem tej mocy. Panie, Ty
obiecałeś zabrać kamienne serce i dać mi serce
całkowicie nowe. Absolutnie wierzę, że to zrobisz
i zgodnie z tym daję ci swoje stare serce. Weź je. Ja
go nie chcę. W jego miejsce włóż zupełnie nowe
serce. Uczyń mnie uczestnikiem swojej Boskiej na�
tury. Przez wiarę, a więc naprawdę otrzymuję to
błogosławieństwo i dziękuję ci za nie w zbawczym
imieniu Jezusa. Amen.«

78





Jeśli posiadasz żywą wiarę, nie będziesz już te�
raz czekał, by wpierw ujrzeć błogosławieństwo. Od
razu będziesz wiedział, że zostałeś wyzwolony, że
grzech nie ma już panowania nad Tobą i że stałeś
się wreszcie prawdziwym dzieckiem Bożym. Za
wszelką cenę musisz oprzeć się tendencji ludzkiej
natury, by czekać na ujrzenie rezultatu zanim uwie�
rzysz. Nie czekaj, aż poczujesz, że zostałeś prze�
mieniony. Uwierz, że tak się stało, ponieważ Słowo
Boże tak mówi, a wkrótce sam się przekonasz, że
tak jest.

Dworzanin nie czekał, aż ujrzy swego uzdrowio�
nego syna, aby uwierzyć, że jest on uleczony. Nie
musiał tego widzieć, gdyż wypowiedziane przez
Chrystusa słowo, że tak jest wystarczyło mu. Praw�
dziwa wiara opiera się na Słowie Bożym, a nie na
często zmiennej wiedzy i odczuciach. Dlatego też
nie pytaj swoich uczuć, gdy chcesz wiedzieć, jakim
jesteś w oczach Bożych. Patrz na Słowo Boże i nie�
chaj ono, a nie Twoje uczucia będzie dla Ciebie
odpowiedzią.

80



MOJE ŚWIADECTWO

Apostoł Jan stwierdza: »To co widzieliśmy i sły�
szeliśmy, wam teraz zwiastujemy tak, byście i wy
z nami społeczność mieli.« 1.Jana 1,3. Relacja
z własnego doświadczenia jest świadectwem, któ�
re innym może najlepiej pomóc. Opowiadanie takie
przestaje być teorią, staje się relacją rzeczywistego
przeżycia. Zgodnie z tym, aby zapewnić wszyst�
kich, że jest to wypróbowana droga do sukcesu,
pragnę opowiedzieć jak Ewangelia zmieniła moje
życie. Wiele jest takich osób na świecie, które mo�
gą opowiedzieć podobne historie sukcesu tego po�
selstwa.

W roku 1953 zostałem nauczycielem w szkole mi�
syjnej. Rok później wybrano mnie na starszego zbo�
ru. Kochałem kościół i aktywnie włączyłem się w je�
go działalność. Rozumiałem i kochałem też jego do�
ktryny, a poselstwo głosiłem gorliwie i z entuzjaz�
mem. Wierzyłem, że mogę być pewien zbawienia
tak samo, jak ktokolwiek inny i dzień za dniem żyłem
uspokojony nadzieją życia wiecznego.

Cieszyłem się dobrą opinią i żyłem »dobrze«, lecz
w swym wnętrzu miałem problemy, których nie
potrafiłem przezwyciężyć. Byłem nauczycielem rze�
miosła stolarskiego i miałem wrażenie, że na te
zajęcia zostali skierowani chłopcy, którzy niezbyt
dobrze radzili sobie z przedmiotami teoretycznymi.
Niektórzy z nich nie chcieli się po prostu uczyć, tak,
że w końcu klasa stała się sceną ciągłych konfliktów

81



pomiędzy moimi wysiłkami, aby czegoś ich nau�
czyć, a ich wysiłkami, by tej nauce się przeciwsta�
wić.

Moja cierpliwość wystawiana była na próby
przekraczające granice wytrzymałości tak, że furia
przeciwko nim wciąż we mnie narastała. Były mo�
menty, kiedy z chęcią waliłbym ich głowami o ścia�
nę, ale powstrzymywałem się. Miałem dobrą repu�
tację i chciałem ją zachować. Nie miałem ochoty
zostać poddany cenzurze dyrektora, czy zarządu,
a więc tłumiłem swoją wściekłość do tego stopnia,
że była prawie niewidoczna na zewnątrz.

Jeśli weźmiemy parowy boiler i rozpalimy pod nim
ogień, zakręcając wszystkie wentyle, przez jakiś
czas wytrzyma on wzrastające ciśnienie. Lecz
wewnątrz będzie ono wciąż rosło. Gdyby ogień
został wygaszony, ciśnienie spadnie. Jednak, gdy
na nowo podłożymy ogień i podtrzymamy go, boiler
w końcu eksploduje. Im większe będzie ciśnienie, im
dłuższy stawiany mu opór, tym większa będzie
w końcu eksplozja.

Podobnie było ze mną. Gdy ciśnienie pokusy
z dnia na dzień rozgrzewało mój gniew, zakręcałem
wszystkie wentyle, by nie mógł się on wydostać na
zewnątrz. Jednak tam, wewnątrz istniał on nadal, aż
musiał w końcu nadejść moment krytyczny. Im
dłużej go powstrzymywałem, tym większy był wy�
buch, gdy w końcu do niego doszło. Zazwyczaj
następowało to pod koniec tygodnia, gdy wracałem
do domu. Wtedy to moja niczemu niewinna żona
i dzieci stawały się odbiorcami gniewu, który wytwo�
rzyli inni.

Gdy cały nadmiar ciśnienia już uszedł, czułem

82



się winny i miałem wyrzuty sumienia. Szedłem do
Pana błagając Go o przebaczenie i obiecywałem
żarliwie, że nigdy więcej się to już nie powtórzy. Ze
stanowczością i odwagą wracałem do klasy, by
przekonać się, że cała procedura się powtarza.
Postawa chłopców znowu wzbudzała mój gniew.
Znowu zakręcałem wszystkie wentyle. Znowu
gniew narastał i dochodziło do eksplozji. Znów
następował żal i prośba o przebaczenie. l znowu
niepowodzenie.

Próbowałem i upadałem, grzeszyłem i żałowa�
łem, grzeszyłem i żałowałem, i tak w kółko. Bez
wątpienia było to doświadczenie opisane w Rzy�
mian 7. Nie mogłem zrozumieć sam siebie, a List
do Rzymian wydawał mi się najtrudniejszą księgą
w Biblii. Szukałem odpowiedzi. Słuchałem innych
kaznodziejów, by zobaczyć co mają do powiedze�
nia w tej sprawie, lecz widziałem, że najwybitniejsi
nawet ludzie w kościele przeżywają te same frust�
racje.

Stworzyłem sobie zatem uspokajającą mnie filo�
zofię, że moje doświadczenie jest normalnym doś�
wiadczeniem wszystkich, którzy będą zbawieni.
Rozumowałem tak, że ponieważ jestem gorliwy
i szczery, oraz próbuję żyć dobrze jak tylko mogę,
to w wielkim dniu sądu Zbawiciel powie: »Ten
człowiek czynił co tylko mógł, chociaż prowadził
grzeszne życie na ziemi. Przebaczmy mu zatem
i dajmy mu miejsce w królestwie.«

Jakiś czas później poznałem młodego człowieka,
wypełnionego nowym, nieznanym mi dotąd, doś�
wiadczeniem wyzwolenia, o którym z całego serca
pragnął mi opowiedzieć. O niczym tak bardzo nie

83



pragnął mówić, jak właśnie o tym. Początkowo
język, którym się posługiwał był dla mnie obcy, po�
nieważ opowiadał o doświadczeniu i o życiu, o któ�
rych nie miałem pojęcia.

Nagle, zupełnie niespodziewanie zwrócił się do
mnie w sposób bardzo bezpośredni. »Czy wiesz, co
to znaczy codziennie osiągać zwycięstwo nad każ�
dym rozpoznanym grzechem?« — zapytał.

Uśmiechnąłem się. »Słuchaj« — powiedziałem
z niedowierzaniem — »od dobrych dziesięciu lat
próbuję prowadzić takie życie. Nie ma chyba nikogo,
kto modliłby się o to żarliwiej ode mnie. Jak dotąd nie
słyszałem o kimś, komu udałoby się to osiągnąć.
W wieczornych modlitwach proszę o przebaczenie
moich grzechów, wierzę, że Bóg mi je przebacza
i przy zmartwychwstaniu uzna moje wysiłki. Wierzę,
że będę zbawiony.«

Nigdy nie zapomnę jego odpowiedzi. Odpowie�
dzi nie tyle w słowach, co w spojrzeniu. Wyraz jego
twarzy mówił wyraźnie: »Bracie, potrzebujesz po�
mocy i to potrzebujesz jej bardzo szybko.« To nie�
wypowiedziane poselstwo zrobiło na mnie tak głę�
bokie wrażenie, że gdy zapytał mnie, czy może
przyjść i studiować ze mną Biblię na ten temat,
szybko się zgodziłem.

Było to chyba jedno z najdziwniejszych studiów
w moim życiu. On czytał mi teksty biblijne, nas�
tępnie usiłował je komentować i wyjaśniać, jednak
sprawiał wrażenie, że brak mu słów. Wtedy sięgał po
pomoc do kolejnych tekstów. Tak więc studium pole�
gało właściwie na czytaniu jednego tekstu za dru�
gim. Dokładnie zapisywałem je na kartce papieru.

Na koniec przedstawiłem mu swoje kontrargu�

84



menty i wtedy on odszedł. Pewien jestem, że
odszedł jako człowiek zniechęcony, w pełni przeko�
nany, że przekazanie mi poselstwa o wyzwoleniu
było pracą bezużyteczną.

Minęło kilka dni, w ciągu których moc usłysza�
nych tekstów działała na mój umysł. Wszystko było
jeszcze nieokreślone i niezdefiniowane. Przypomi�
nałem ślepca, który dopiero odzyskał wzrok. »l spoj�
rzał on w górę i rzekł: widzę ludzi, jak drzewa
chodzących.« Marek 8,24.

Minęły cztery dni. Było to we środę po południu.
Przyszedłem na chwilę do domu podczas przerwy
w pracy i siadłem położywszy przed sobą listę
owych tekstów. Po kolei zacząłem je znowu czytać.
»Grzech nie będzie już panował nad tobą«, »Lecz
Bogu niech będą dzięki, który daje nam zwycięstwo
przez Pana naszego Jezusa Chrystusa«, »On może
powstrzymać cię od upadku«.

Każdy z tych tekstów czytałem bardzo uważnie
i wolno tak, aby ich znaczenie wtopiło się w mój
umysł. Wiem, że Duch Święty był przy mnie, aby
oświecać Słowo Prawdy. Przeczytałem około jed�
nej trzeciej z tej listy, gdy nagle ogarnęło mnie nie�
samowite przekonanie. Do tej pory wierzyłem, że
nie można żyć bez grzechu. Nagle straszne impli�
kacje tej wiary dotarły do mego umysłu z ude�
rzającą siłą. Zrozumiałem, że jeśli wierzę, iż
muszę codziennie grzeszyć, to tym samym wierzę,
że Szatan większy jest od Chrystusa, a grzech sil�
niejszy jest od sprawiedliwości. W chwili, gdy uś�
wiadomiłem sobie ten fakt zrozumiałem, że moje
życie nie było świadectwem mocy Bożej, lecz mo�
cy Szatana. Odkrycie to było tym bardziej wstrzą�

85



sające, że uważałem się za dziecko Boże, a w do�
datku piastowałem urząd zborowy.

Dopiero teraz Duch Boży mógł rozpocząć na�
prawdę mocne działanie. Nagle prysło wszystko to,
na czym dotąd opierałem swe zaufanie, że jestem
dzieckiem Bożym. Moja wiedza, moja gorliwość,
moja pozycja, moja miłość do prawdy tak, jak ją
pojmowałem, wszystko to przestało być oparciem
dla mojej pewności. Ujrzałem siebie tak, jak widzi
mnie Bóg: bezradnego, straconego, na wieki potę�
pionego. Otoczyła mnie ciemność strasznej rozpa�
czy, świadomości, że nie powstanę przy zmar�
twychwstaniu sprawiedliwych. Nigdy nie przeżyłem
straszniejszej chwili w swoim życiu. Poczułem się
tak, jak będą czuli się niesprawiedliwi, gdy otoczą
Boże miasto ze świadomością, że są na wieki stra�
ceni.

W jakiś sposób, sam nie wiem jak, Pan dał mi
szczerość przyznania się do mego strasznego sta�
nu. Nie dyskutowałem, nie uciekałem się do argu�
mentacji, że jestem starszym zboru, wykładowcą,
człowiekiem dobrze znającym Biblię, kaznodzieją,
człowiekiem o dobrej reputacji i żarliwej gorliwości
dla prawdy. Dziękuję za to Bogu i błagam każdego
Czytelnika, aby gdy nadejdzie ta straszna chwila
prawdy, stawił jej czoła i przyjął ją taką, jaką jest. Je�
żeli stłumisz to przekonanie, do którego doprowadzi
Cię Duch Święty, zamkniesz drzwi dla jakiegokol�
wiek dalszego działania łaski. To miałoby katastro�
falne skutki.

Pan nigdy nie rani, chyba, że potrzebne jest to do
uleczenia. Dokładnie w tej samej chwili, kiedy ujrza�
łem siebie, jako beznadziejnie straconego grzeszni�

86



ka i przyjąłem ten fakt, Pan otworzył moje oczy na
obietnice, których nigdy wcześniej nie dostrzega�
łem. Zobaczyłem je tak, jak gdyby zostały napisane
dla mnie osobiście. Pojąłem moc żywego słowa
i ono wzbudziło we mnie żywą wiarę. Upadłem na
kolana przy moim krześle i po raz pierwszy w swo�
im życiu modliłem się nową modlitwą. »Panie,
widzę teraz, że problem nie leży w tym co robię, ale
w tym, kim jestem. To złe życie we mnie jest źród�
łem problemu. Jak choroba, opanowuje ono moje
ciało tak, że nie mogę czynić tego czego chcę,
a wiem, że czynić powinienem. Oto moje stare ży�
cie. Zabierz je ode mnie i daj mi nowe, Twoje życie
w miejsce starego. Dziękuję Ci za to Panie w zbaw�
czym imieniu Jezusa. Amen«.

Podniosłem się z kolan i całą moją istotę prze�
niknęło przekonanie, że narodziłem się na nowo.
Nie było to uczucie. Wcale nie czułem się inaczej. To
było przekonanie. Było to świadectwo wiary opartej
na Słowie Bożym. Była to ta sama świadomość, któ�
ra pozwoliła dworzaninowi wracać spokojnym kro�
kiem, gdyż wiedział, że jego syn jest uleczony. Nie
musiał śpieszyć się do domu, aby to ujrzeć. On to już
wiedział. Tak samo i ja wiedziałem o tym wtedy. Wi�
doczne potwierdzenie miało przyjść później, podob�
nie jak w przypadku dworzanina.

W tym czasie posiadałem stary samochód marki
Ford, który często płatał figle. Moja żona dość częs�
to jeździła nim do miasta, lecz nie zawsze przy�
jeżdżała nim z powrotem. Niejednokrotnie dzwoniła
do mnie, by powiedzieć, że ma z nim kłopot. Cza�
sem było mi bardzo nie na rękę opuścić pracę, by
jej pomóc i zanim Pan dał mi nowe serce, jej te�

87



lefony doprowadzały mnie do pasji. W gniewnych
i niecierpliwych słowach wylewałem na niej całą
swoją złość. Wszystkie te problemy stawiały trwa�
łość naszego małżeństwa pod znakiem zapytania.
Gdy fala gniewu opadła, czułem się bardzo źle.
Wyznawałem Panu mój grzech i postanawiałem, że
nigdy więcej się on nie powtórzy. Pamiętam dzień,
gdy znów otrzymałem telefon i przypomniałem so�
bie, że postanowiłem zachowywać się cierpliwie
i słodko. Przez krótki czas wszystko szło dobrze, aż
nagle wyśliznął mi się z ręki klucz. Zdarłem sobie
skórę na kostkach palców. Narastająca wściekłość
eksplodowała pociągając za sobą potok słów. Po
całym zajściu opanowywało mnie smutne uczucie
bezsilności i bezsensu moich wysiłków. Wracałem
do domu, milczący i pokonany, nie mogąc zrozu�
mieć samego siebie.

Gdy nadszedł dzień wyzwolenia, wcale nie czu�
łem się wewnętrznie jakoś inaczej. Nie przeżywa�
łem w tym czasie jakichś szczególnych presji.
Ogień pod boilerem był wygaszony, nastał czas
urlopu, a dni mijały mi spokojnie i szczęśliwie. Aż
pewnego piątkowego popołudnia moja żona znowu
wzięła samochód i ponownie zmartwiona za�
dzwoniła z odległego około cztery kilometry mias�
teczka.

Ani chwili nie zastanawiałem się w jaki sposób
powinienem się zachować. Przyjechałem do niej
jak mogłem najszybciej. Próbowałem naprawić
wóz i gdy mimo wszystko nie udało mi się go uru�
chomić, wysłałem ją do domu razem z sąsiadem,
który właśnie przejeżdżał. Mój samochód musiał
być ostatecznie odholowany. Później poszliśmy na

88



nabożeństwo wieczorne do kaplicy, po którym wró�
ciliśmy do domu na nocny spoczynek.

Byłem śpiący. Moja żona cichutko leżała obok
mnie, jakby zamyślona. Nie zwróciłem na to uwagi,
aż w końcu odezwała się do mnie: »Co się z tobą
stało?«

Nie miałem pojęcia co ma na myśli, poprosiłem
więc o wyjaśnienie.

W odpowiedzi usłyszałem, »Coś się z tobą stało
i chcę wiedzieć co.«

Naprawdę nie wiedziałem o czym mówi. Ponow�
nie więc poprosiłem o sprecyzowanie pytania.

»Dziś po południu czekałam przy samochodzie
cała spięta, że znowu będziesz na mnie jak zwykle
wściekły. Lecz ty jedynie robiłeś co było w twojej
mocy by uruchomić samochód. Gdy przejeżdżał
sąsiad byłam zadowolona, że udało mi się uciec,
lecz jednocześnie byłam przekonana, że gdy wró�
cisz do domu, to dopiero mi się oberwie. Lecz gdy
przyjechałeś, nadal nic nie mówiłeś. Pomyślałam
sobie więc, że na pewno po kolacji . . , lecz ty cały
czas zachowywałeś się spokojnie. Doszłam do
wniosku, że trzymasz się jeszcze pod kontrolą, ale
gdy zmęczony po nabożeństwie wrócisz do domu
i położysz się do łóżka, wtedy się zacznie. Ale nic
się nie dzieje. Coś się z tobą stało i chcę wiedzieć
co.«

Wtedy to właśnie stanął przede mną widzialny
dowód wielkiej zmiany, która miała we mnie miej�
sce. Nagle uświadomiłem sobie, że podczas całej
tej sytuacji zachowywałem się zgodnie z tym kim
teraz bytem, tak jak i poprzednio zachowywałem
się zgodnie z tym, kim byłem wtedy. Wtedy moją

89



naturalną reakcją była niecierpliwość i złość, teraz
pokój i cierpliwość. Cudowność tego faktu tak mnie
przejęła, że nie byłem w stanie żonie odpowiedzieć,
podczas gdy w moim sercu wzbudziło się świadect�
wo: »To jest dzieło Pana i to jest cudowne w na�
szych oczach.« Psalm 118,23.

Drogi Czytelniku, gdy dojdziesz do miejsca, gdzie
poznasz w sobie tę cudowną wewnętrzną przemia�
nę, widząc jej efekt w Twoich całkowicie nowych
i odmiennych reakcjach wobec tych samych życio�
wych presji, zrozumiesz, jak ja czułem się w tamtej
chwili. Było to wspaniałe i szczęśliwe uczucie.

Od tamtej chwili minęło już wiele lat i cieszę się
z tego, gdyż były to lata, podczas których potęga tej
prawdy została wypróbowana na polach bitewnych
życia. Żałuję, że nie mogę oświadczyć, iż nigdy nie
zdarzyło mi się przez cały ten czas zgrzeszyć, lecz
z radością mogę złożyć świadectwo na rzecz tej cen�
nej prawdy, że poselstwo to działa wciąż dokładnie
tak samo. Kiedykolwiek grzeszyłem, zawsze była to
moja własna wina. Albo brakło mi wiary, albo nie
wykazałem troski by utrzymać kontakt z mocą Bożą.
Nigdy wina nie leżała po stronie Bożej prawdy.

Jednak od dni tych porażek życie bardzo się
zmieniło. Wtedy była to wciąż powtarzająca się wal�
ka przeciwko tym samym grzechom, zamykająca
mnie w błędnym kole grzeszenia i wyznawania tego
samego grzechu przez całe lata. Teraz to wszystko
jest już za mną. W miarę wzrostu światła praca
przynosząca zwycięstwo wkroczyła na nowe tere�
ny. List do Rzymian przestał być już dla mnie
tajemnicą. Obecnie czytam go z wielką radością,
gdyż rozumiem już o czym Paweł mówi.

90



NIE Z NIEWOLI DO NIEWOLI

W tym miejscu należy się pewne wyjaśnienie, by
zrównoważyć błędne wnioski, które zbyt wielu wy�
nosi z dotychczas przedstawionych prawd. Jakże
często ludzie, którym czytałem Boże prawdy, że
stara natura człowieka musi zostać usunięta, a jej
miejsce musi zająć nowa, pytali: »Czy oznacza to,
iż nie można już więcej grzeszyć, czyli, że jest się
już gotowym, aby iść prosto do nieba?«

Nic z tych rzeczy. Przecież nie przechodzimy
z niewoli do niewoli, lecz z niewoli do wolności. O ile
człowiek znajdujący się pod panowaniem złej natury
nie może z własnej woli postępować sprawiedliwie,
o tyle chrześcijanin ma możliwość grzeszyć, jeśli to
wybierze. Krótkie studium na temat różnic między
tymi dwoma panami szybko to wyjaśni.

W sytuacji, jaka opisana jest w Rzymian 7 czło�
wiek posiada w sobie zamysł ciała, który jest despo�
tycznym panem niewolników i którego moc zna�
cznie przewyższa wolę człowieka. Pan ten rządzi
wolą, by służyła wszystkim pragnieniom grzeszne�
go ciała i używała go, jako narzędzia nieprawości.
By zilustrować tę prawdę przestudiujmy uważnie
poniższy diagram.

Człowiek z Rzymian 8 nie posiada zamysłu ciała.
Ma on boski zamysł, zamysł samego Chrystusa.
Został on stworzony na nowo i ma teraz nowego Pa�
na w miejsce starego. Istnieje bardzo istotna różni�
ca w naturze obu tych panów. Zamysł ciała jest

91





Chrystusa i Jego Ojca. Dlatego też, Boski zamysł
jest sługą służącym woli, by mogła ujarzmić i opa�
nować upadłą, grzeszną naturę człowieka.

Nie znaczy to, że nowonarodzony chrześcijanin
może używać Boskiego zamysłu jako sługi. Tak nie
jest. Ta cudowna moc ma raczej służyć woli chrześ�
cijanina, kiedykolwiek postanawia on być posłu�
sznym Bożemu wezwaniu do wypełniania Jego
sprawiedliwych przykazań.

Mówiąc praktycznie

By w pełni wyjaśnić sytuację, porównajmy opis
zawarty w Rzymian 7 i w Rzymian 8. Szatan atakuje
człowieka z Rzymian 7 pokusami, które przema�
wiają do pragnień wynikających ze słabości jego
ciała. Człowiek ten jest świadomy, iż są one złe.
Podejmuje on bardzo określoną decyzję, by im się
już nie poddawać, wysyłając instrukcje ciału, jak ma
zachować się w danym przypadku.

Jednak zamysł ciałajest prawdziwym panem czło�
wieka. Ta moc tak silnie w nim panuje, że czyni wolę
człowieka nieskuteczną do tego stopnia, iż nie może
on kontrolować pragnień ciała, które przeradzają się
w otwarty grzech. Zatem jasne jest, że w tej sytuacji
zamysł ciała znajduje się w centrum kontroli.

Sytuacja człowieka z Rzymian 8 wygląda inaczej,
choć znowu te same pokusy przychodzą do tego sa�
mego ciała. Znowu rozum wzywany jest do podjęcia
decyzji, gdyż każda pokusa jest sprawą wyboru. Je�
żeli ktoś w tym momencie zdecydowanie postanowi
nie ulegać pokusie, wtedy — pod warunkiem, że

93



podjął on tę decyzję w absolutnej wierze, iż moc Bo�
ża w nim, oraz moc Boża z góry połączą się razem,
by uczynić tę decyzję skuteczną — potężne moce
powstaną w służbie woli by dać jej zwycięstwo.
Ciało zostanie utrzymane pod doskonałą kontrolą
i zło grzechu się nie pojawi.

Trzeba podkreślić, że to wiara daje zwycięstwo.
Centrum kontroli przeniesione zostało z zamysłu
ciała na wolę. Człowiek jednakże zwycięża nie dzię�
ki sile swej woli, lecz w niezłomnej wierze w dzia�
łanie nieograniczonej mocy Bożej, która czyni sku�
tecznymi decyzje podjęte przez tę wolę. To jest wia�
ra, która w pełnym zaufaniu oddaje pokusy Bogu,
aby On je zwyciężył. Każdy, kto narodziwszy się na
nowo sądzi, że sam jest na tyle silny, by przezwycię�
żyć siłę grzechu, z całą pewnością upadnie. »Spra�
wiedliwy będzie żył z wiary.« Rzymian 1,16.

Utrzymanie zwycięstwa.

Dalej, uświadomić sobie musimy istnienie rze�
czywistej potrzeby utrzymania żywego doświadcze�
nia, które stało się naszym udziałem. »Sprawiedliwy
będzie żył z wiary « Rzymian 1,16, lecz wiara może
obumrzeć, bądź można ją stracić. Dlatego też, nie
tylko musi być ona utrzymana, ale musi się rozwijać
i wzmacniać. Wiara jest czymś żywym, a wszystko
co żyje, jeśli ciągle nie wzrasta, umiera.

Tak więc codziennie musi ona karmić się Słowem
Bożym. Doświadczenie uwolnienia z niewoli grze�
chu nazwane jest w Słowie Bożym »nowonarodze�
niem«. Z tej też przyczyny chrześcijanin porównany

94



jest do »nowonarodzonego niemowlęcia«. Nowona�
rodzone dziecko dopiero co rozpoczęło długą pod�
róż życia i natychmiast potrzebuje pokarmu, tak by
pod każdym względem mogło rozwijać się w dojrza�
łego mężczyznę czy kobietę. Dlatego więc pragnie
mleka jako pokarmu. Tak więc »Jako nowonarodzo�
ne niemowlęta zapragnijcie nie sfałszowanego du�
chowego mleka, abyście przez nie wzrastali ku zba�
wieniu.« 1. Piotra 2,2.

Nie można przecenić potrzeby codziennego stu�
dium Słowa Bożego dla nowonarodzonego chrześ�
cijanina, jak też i dla starszych. W nim leży siła. Po�
zbawiona tego codziennego duchowego pożywie�
nia dusza będzie coraz słabsza, tak że gdy przyjdą
potężne pokusy wroga, z pewnością upadnie. Upad�
nie mimo, że posiada w sobie potężną moc Boga.

Można zapytać, jak to możliwe, skoro wiadomo,
że moc Boża jest największą ze wszystkich istnie�
jących mocy, z pewnością znacznie większą od mo�
cy grzechu. Jeśli moc Boża jest w nas, to jak grzech
może mieć nad nami panowanie?

By w najprostszy sposób unaocznić, iż obecność
mocy Bożej w życiu nie gwarantuje automatycznie
tego, że nigdy już nie zgrzeszymy, przyjrzyjmy się
następującej ilustracji.

Potężna armia, taka jak na przykład Cezara czy
Aleksandra Wielkiego, wyrusza do bitwy. Armie, któ�
rymi oni dowodzili były w owym czasie najpotężniej�
szymi armiami na ziemi i nikt inny nie mógł się z nimi
równać. Przypatrując się którejkolwiek z nich zau�
ważamy podział ról pomiędzy dowódcą armii oraz
kolektywną siłą składającą się z uzbrojonej piecho�
ty, kawalerii, jej rydwanów i jeźdźców. Dowódca

95



sam w sobie nie posiada mocy, którą mógłby prze�
ciwstawić się najmniejszej jednostce wojskowej
wroga. Jego siła to siła armii, i tylko gdy ta jest mu
posłuszna, może iść drogą zwycięstw. Podobnie też
armia, jeśli ma działać skutecznie, musi posiadać
umiejętności i kierownictwo dowódcy. On bowiem
jest wolą armii i jeśli zwycięstwo ma być zapewnio�
ne, wszystko zależy od właściwego działania tej
woli.

Przypuśćmy, że pewna potężna armia kroczyła
szlakiem wypełnionym samymi zwycięstwami. Po�
została jeszcze przed nią tylko jedna bitwa, zanim
zdobędzie cały teren. Wróg, stosunkowo nieliczny,
spoczywa u podnóża wzgórza i konieczna jest kon�
frontacja by zapewnić sobie całkowite panowanie
nad krajem.

Jednakże dowódca i jego doradcy bardzo pewni
swych umiejętności, zdolności i potęgi postanawia�
ją, że zanim wyruszą do bitwy urządzą sobie ban�
kiet, ucztując i pijąc przez całą noc. Tak więc do�
wódca wraz ze swymi głównymi oficerami i podofi�
cerami pozostawiają armię w obozie i poświęcają
nocne godziny na ucztę, w wyniku czego rano są
tak kompletnie pijani, że właściwie — nieprzy�
tomni.

Przypuśćmy, że w tej właśnie chwili wróg posta�
nawia nagle i niespodziewanie zaatakować armię.
Poderwane nagle przez wartowników wojsko, staje
w obliczu wroga, lecz potrzebne są mu wyraźne roz�
kazy dowódcy, by skutecznie zorganizować i rozpla�
nować swe siły, gdyż wróg jest przebiegły i brutalny.
Jednak w tym momencie dowódca znajduje się w ta�
kim stanie, że nie może podjąć żadnej decyzji

96



i w związku z tym nie może wydać żadnego rozka�
zu dla czekającej na to jego armii.

Nagle armia znajduje się bez dowódcy, bez woli,
bez kierującej nią inteligencji. Jest to najpotężniej�
sza armia na ziemi stojąca w obliczu stosunkowo
nielicznego i słabszego niż ona wroga, w związku
z czym powinna osiągnąć szybkie i druzgocące
zwycięstwo. Któż jednak osiągnie zwycięstwo w ta�
kich okolicznościach? Na tym polu bitwy zwycięzcą
zostanie mniejsza i słabsza armia.

Odpowiedniki powyższej sytuacji są następujące:
potężna siła armii jest symbolem obecności mocy
Bożej wżyciu. Ta moc jest największą z istniejących
mocy i nic nie może się jej przeciwstawić. Dowódcą
w doświadczeniu Rzymian 8 jest inteligentna i wy�
kształcona wola. Wrogiem jest bezbożne i grzeszne
ciało, poprzez które działa Szatan, by obalić i znisz�
czyć całego człowieka.

Podczas, gdy ziemska armia mogła jeszcze coś
przedsięwziąć nawet bez woli i kierownictwa swoje�
go dowódcy, moc Boża w nas nie może dla nas
uczynić niczego, bez właściwego działania woli.
Dlatego też, jeśli w godzinie pokusy nie podejmie�
my właściwej decyzji i nie powiemy stanowczo wro�
gowi »Nie!«, to moc Boża nie może dla nas nic uczy�
nić i staniemy się ofiarami mocy Szatana, działają�
cego poprzez nasze upadłe ciało.

Ta prawda jest często niedoceniana, w związku
z czym wielu upada pod naciskiem mocy wroga,
podczas gdy ich życie powinno być ciągłą pieśnią
zwycięstwa nad grzechem. Musimy pilnie przes�
tudiować rolę woli z jednej strony oraz grzeszność
i zwodniczość upadłego ciała z drugiej. Musimy, tak

97



jak uczynili to święci apostołowie, wyznać grzesz�
ność naszej natury i w żadnym wypadku »nie pokła�
dać zaufania w ciele« Filipian 3,3.

Gdy wiara osłabnie, porażka jest pewna, lecz tak
być nie musi. Wiara może i musi być żywą.

Pamiętajmy, że gdy darowane jest nam nowe ży�
cie, jest ono doskonałe, tak jak doskonałe jest nie�
mowlę, które się rodzi. Aby jednak wzrastało ono
w tej doskonałości musi być karmione i trzeba się
o nie troszczyć. Pan daje pożywienie, lecz to my
mamy dostarczyć je niemowlęciu. Bóg nie czyni dla
dziecka tego, co jest zadaniem rodziców. Tak i tu,
Bóg daje do dyspozycji wszelkie niezbędne poży�
wienie w Biblii, by duchowe dziecko mogło się nim
karmić, lecz na nas spoczywa odpowiedzialność
karmienia. Bóg tego za nas nie zrobi. Zamknięta
Biblia jest jak zapieczętowana spiżarnia. Dla nikogo
nie ma wartości.

Czuwajcie

Jezus rzekł, »Czuwajcie i módlcie się, byście nie
popadli w pokuszenie: duch wprawdzie jest ochot�
ny, ale ciało mdłe.« Mateusz 26,41.

Wkroczenie w życie chrześcijańskie to zapisanie
się do armii Pana. Od tej pory droga życia staje się
codzienną bitwą i marszem. Nie jesteśmy na pikni�
ku. Jesteśmy na wojnie. Nasz wróg stale jest w po�
lu, tylko szukając naszych słabych punktów, by nas
zniszczyć. »Bądźcie trzeźwi, czuwajcie, ponieważ
wasz przeciwnik diabeł chodzi wokół jak lew ryczą�
cy, szukając kogo by pożreć.« 1. Piotra 5,8.

98



Żadna armia nigdy nie rozpoczyna wojny nie wy�
stawiwszy wcześniej straży, by widzieć czy wróg nie
podejdzie nieoczekiwanie. Tak i chrześcijanin musi
codziennie wystawiać swe straże. Biblia wyraźnie
objawia wszystkie taktyki złego, tak byśmy wiedzieli
gdzie i jak możemy się go wystrzegać i przeciwsta�
wić się mu Słowem Bożym, zanim uzyska przewagę.

Bój należy do Pana

Nie próbujmy walczyć z diabłem na własną rękę.
Wielki bój toczy się pomiędzy Chrystusem a Szata�
nem. Nie usiłujmy przeprowadzać bitew Chrystusa
za Niego. Gdy więc Szatan do was przychodzi,
przekazujcie go Zbawicielowi i niech On rozprawi
się z Nim. Gdy tylko to zrobicie, Szatan z całą
pewnością ucieknie od was, gdyż wie, że Chrystus
już go pokonał.

Bez wątpienia będą tacy, u których poniższa ilu�
stracja wywoła uśmiech, lecz przekonałem się, że
pomogła ona niektórym ludziom.

Wyobraź sobie, że znajdujesz się na safari
w dżunglach rzeki Kongo. Nadchodzi dzień, w któ�
rym musisz przejść przez wyjątkowo gęsty i niebez�
pieczny teren. Nie znasz kraju ani zwierząt, które
można tam spotkać. Lecz pewien dobry przewodnik
oferuje Ci swe usługi. Człowiek ten przeszedł tę
drogę wiele razy. Zna on kraj i wie jak radzić sobie
z dzikimi zwierzętami. Przychodzi uzbrojony we
wszelką broń potrzebną do ewentualnych walk, któ�
re być może trzeba będzie stoczyć.

Po jakimś czasie stajesz twarzą w twarz z wielkim

99



i strasznym gorylem, który gdy tylko Cię ujrzał, rusza
do ataku. Przypuśćmy teraz, że zechcesz przeciw�
stawić mu się gołymi rękami. Z pewnością wykazał�
byś wielką odwagę, ale i brak rozsądku. Nie zapom�
niałeś jednako swoim przewodniku i gdy rzucasz się
na wielkiego giganta, krzyczysz do niego, »Szybko,
pomóż mi pokonać tego goryla.«

Lecz co odpowiada przewodnik w przystępie roz�
paczy? Wykrzyknie on, »Odejdź stamtąd! Nie mogę
użyć broni przeciwko temu potworowi, dopóki stoisz
mi w drodze!«

Tak więc zniweczyłbyś zadanie, które przewódnik
mógłby wykonać, a sobie zapewniłbyś klęskę. Po�
dobnie i my musimy pozostawić Chrystusowi pracę,
która należy do Niego. Gdy przychodzi wróg, nie
próbuj z nim walczyć, gdyż »bitwa należy do Pana.«
1.Samuelowa 17,47. »Bitwa nie jest wasza, lecz Pa�
na.« 2. Kronik 20,15.

My nie jesteśmy tak silni jak Szatan, lecz Chrystus
jest silniejszy. My nie możemy z Szatanem walczyć.
Może to uczynić jedynie Bóg. Dlatego też, pamiętaj�
my zawsze, by stawić opór diabłu mocą Słowa, a nie
naszą. Gdy do was przyjdzie, powiedzcie mu prosto
i kategorycznie, że pomylił adres. Osoba, która do
tej pory zazwyczaj odpowiadała na jego pokusy, już
tu nie mieszka. Zmienił się stan rzeczy i nowe życie
w Tobie już tego nie czyni. Gdy tylko diabeł usłyszy
głos wiary, który to oświadcza, ucieknie, a pokusa
zniknie.

100



Na zakończenie

Ci, którzy zastosują przedstawione tu zasady,
uwolnieni zostaną od panowania grzechu i wszcze�
pieni w ciało Chrystusa.

Następstwem będzie proces edukacji, w którym
dusza wyzwalana będzie od złych idei i teorii, któ�
rych nauczyła się w szkole Szatana. Zakończenie
jednego dzieła jest początkiem kolejnego. Dobre
nasienie, raz zasiane, musi rosnąć do pełnej
dojrzałości. Dzień za dniem będzie ono wzrastać,
jeśli wierzący pilnie karmić się będzie Słowem ży�
cia.

Szatan z zapałem będzie dążył, by odwrócić
nowonarodzoną duszę od Chrystusa, co niestety
czasem może mu się udać. To jednak nie kończy
małżeństwa z Chrystusem. Szybka skrucha, prze�
baczenie i oczyszczenie odnowią związek z Nim
i po takiej lekcji dusza będzie bardziej doświadczo�
na na przyszłość.

Studium to nie jest ostatnim słowem na temat
planu zbawienia. Opisuje ono jedynie wejście do
rodziny Chrystusa. Podanych tu zostało kilka wska�
zówek w celu utrzymania tego doświadczenia, lecz
dzieło reformacji nie zostało opisane szczegółowo
i głęboko. Kolejna pozycja, «Odrodzenie i Refor�
macja« lepiej rozważa te aspekty.

Boża droga dla każdego z Jego dzieci, to zwy�
cięstwo i pokój, a nie klęska i nędza. Niech każdy
zrzuci z siebie kajdany grzechu i żyje tak, jak za�
planował to dla nas Bóg.

101


	Z NIEWOLI DOWOLNOŚCI
	SPIS TREŚCI
	WPROWADZENIE
	Z niewoli do wolności
	PROBLEM
	Ludzka natura
	ROZWIĄZANIE
	WYZWOLENIE
	MOJE ŚWIADECTWO
	NIE Z NIEWOLI DO NIEWOLI
	Mówiąc praktycznie
	Utrzymanie zwycięstwa.
	Czuwajcie
	Bój należy do Pana
	Na zakończenie



