


WYZNANIE,

KTÓRE MOŻE BYĆ

PRZYJĘTE

F.T. Wright



Wydawca:

Zbór Adwentystów Odpocznienia Sabatu

Skład, druk i wysyłka:

Wydawnictwo Botschaft für unsere Zeit
Waldstraße 37
D�5241 Dickendorf

Tytuł oryginału:
Acceptable Confession

Wydanie pierwsze:
Maj 1992

(Acceptable Confession, Polish Edition)



Przypisek tłumacza:

Większość cytatów z dzieł napisanych przez E.G. White
zostało przetłumaczonych bezpośrednio z angielskiego
oryginału. Dla porównania podajemy strony następują�
cych pozycji wydanych przez Wydawnictwo »Znaki Cza�
su«, Warszawa (w nawiasie rok wydania):

Patriarchowie i prorocy (1988)
Droga do Chrystusa (1989)
Przypowieści Chrystusa (1989)
Nauki z góry błogosławienia (1989)
Życie Jezusa (1988)
Działalność apostołów (1989)
Wielki bój (1990)
Uświęcone życie (1990)
Doświadczenia i widzenia *
Wychowanie **

* Wydane przez »Po!ski Dom Nakładowy«, Warszawa.

** Drukowane odcinkami w miesięczniku »Sługa Zboru« w latach

1963�1967.



ILUSTRACJA NA OKŁADCE:

Zdj�cie na okładce przedstawia zapor� wodn� za
trzyman� przez tam� Borumba, która znajduje si�
około trzydziestu kilometrów na południowy zachód
od Gympie w południowo — wschodniej Queensland
w Australii. Atmosfera tego zdj�cia przesycona jest
czystości�. Połyskuj�cy bł�kit nieba nie jest skażony
żadnym zanieczyszczeniem. Wzgórza wydaj� si� nie
tkni�te i nienaruszone r�k� człowieka, a w ogrom
nym zbiorniku czystych wód tkwi wielki potencjał dla
zmycia wielu nieczystości. Obraz ten sam w sobie
jest kazaniem na temat oczyszczenia. Ma on unaocz
nić Czytelnikowi poselstwo natury harmonizuj�ce z
poselstwem zapisanym na kartach Pisma Świ�tego.



SPIS TREŚCI

Wyznanie, które może być przyjęte 9

— Reformacja 33

— W świątyni 41

— Przy ołtarzu 50

— W świetle sądu 78

Podsumowanie 92

Appendix 94



»Jeśli nie doświadczyliśmy prawdziwej skru�
chy i w pokorze duszy nie wyznaliśmy naszych
grzechów tak, aby odczuć wstręt do naszej
nieprawości, oznacza to, że nigdy szczerze
nie szukaliśmy przebaczenia grzechu; jeśli
zaś go nie szukaliśmy, nigdy też nie znaleźliś�
my pokoju Bożego. Jedynym powodem, dla
którego nasze przeszłe grzechy nie są odpusz�
czone jest niechęć do upokorzenia serc i speł�
nienia warunków stawianych przez Słowo
Prawdy. W tej sprawie otrzymaliśmy wyraźną
instrukcję postępowania. Wyznawanie grze�
chów jawnych czy tajnych powinno płynąć z
serca i być dobrowolne. Nie można tego uczy�
nić pod przymusem, czy w sposób lekcewa�
żący i niepoważny, nie należy też zmuszać do
wyznania tych, którzy nie uświadomili sobie
pełni ohydy grzechu. Wyznanie grzechu znaj�
duje wtedy drogę do Boga, gdy pochodzi z
głębi serca.« Steps to Christ 38 (por. Droga do
Chrystusa 43.44).



Wyznanie,
które może być

przyjęte

Kiedykolwiek klękasz w modlitwie — jako praktykujący
chrześcijanin — i wyznajesz swój grzech (czy grzechy)
prosząc o przebaczenie, powstajesz w przekonaniu, że
Bóg Twoją modlitwę usłyszał, a grzech został Ci rzeczy�
wiście przebaczony.

Nie ma pewniejszej rzeczy nad tą, że On usłyszał tę
modlitwę i przebaczył grzechy, pod warunkiem, że speł�
niłeś proste wymagania wyznania, jakie może być
przyjęte przez Boga. Równie pewne jest, że nie przeba�
czy Ci On, jeśli tych warunków nie spełnisz, mimo że Ty
sam całkowicie możesz być o przebaczeniu przekonany.

Twierdzenie to niektórym może wydać się zdumiewa�
jące, niemniej jednak jest to proste i logiczne prawo Biblij�
ne. Można otwarcie powiedzieć, że choć niewielu ludzi
zdaje sobie z tego sprawę, tysiące nominalnych chrześci�
jan wierzy, że ich grzechy zostały im przebaczone, gdy
faktycznie tak nie jest. Choć sądzą, że zostali oni uwolnie�
ni od pełnej odpowiedzialności, faktycznie cały ciężar
grzechu nadal noszą na sobie. Dlatego też każdy, kto



znajduje się w takiej sytuacji, jest w strasznym niebezpie�
czeństwie. Chociaż sądzi, że nic mu nie grozi i zapewnio�
ne ma Boże zbawienie, w rzeczywistości w ogóle nie ma
podstaw do takiej pewności.

Słowo Boże ostrzega nas: »> Podstępne jest serce, bar�
dziej niż wszystko inne, i zepsute . . .< (Jeremiasz 17,9).
Wyznawcy religii nie są gotowi zbadać szczegółowo swo�
je serca, aby uzyskać potwierdzenie, czy trwają w wierze;
przerażającym faktem jest, że wielu opiera się na fał�
szywej nadziei.« Testimonies for the Church l, 188. Jest
więc rzeczą wielkiej wagi, by każdy zbadał ten temat w
świetle tego Słowa i stwierdził, czy rzeczywiście stoi na
solidnym fundamencie. Jedynym trwałym gruntem, na
którym człowiek może budować, jest praktyczne zrozu�
mienie Słowa Prawdy. To właśnie tam, w 1.Jana 1,9, za�
pisana została wielka obietnica dotycząca przebaczenia:
»Jeśli wyznajemy grzechy swoje, wierny jest Bóg i spra�
wiedliwy i odpuści nam grzechy, i oczyści nas od wszel�
kiej nieprawości.«

W tej obietnicy Bóg wyraźnie oferuje nam dwa podsta�
wowe błogosławieństwa — przebaczenie i oczyszczenie,
bowiem tekst mówi wyraźnie: ». . . wierny jest Bóg i spra�
wiedliwy, i odpuści nam grzechy, i oczyści nas od wszel�
kiej nieprawości.« Czy wykonuje On to dzieło z niechę�
cią? — O nie! Przeciwnie, On bardzo pragnie to uczynić!
Jakaż wspaniała to myśl! Całe Jego kochające serce
przepełnione jest niewyrażalnym pragnieniem, aby Jego
lud przyszedł i darmo wziął ten dar w obfitości, jak jest na�
pisane: »Taka jest bowiem wola Boża: uświęcenie wasze
. . .« 1.Tesaloniczan 4,3. »Nie bój się maleńka trzódko!
Gdyż upodobało się Ojcu waszemu dać wam Króle�

10



stwo.« Łukasz 12,32. »Zbawiciel skłania się nad tym, któ�
rego wykupił Swoją krwią pytając z niewymowną miłością
i czułością: >Czy chcesz być zdrów? <.« The Desire of Ages
203 (por. Życie Jezusa 145). »On pragnie przyprowadzić
cię z powrotem do Siebie, ujrzeć w tobie odbicie Jego
własnej czystości i świętości.« Steps to Christ 64 (por.
Droga do Chrystusa 72). Jego ręce pełne są wielkich
błogosławieństw, których pragnie nam udzielić.

Może On jednak działać wyłącznie w sprawiedliwości
i dlatego też nie może udzielić nam żadnej z tych rzeczy,
jeśli najpierw nie spełnimy prostych warunków. Jedyną
barierą w otrzymaniu wszystkiego, czego niebo pragnie
nam użyczyć, jest nasz brak zrozumienia i wypełnienia
wyłożonych w Jego Słowie wymogów. Warunkiem otrzy�
mania zarówno przebaczenia jak i oczyszczenia jest wy�
znanie grzechu. Obietnica mówi, że jeśli to uczynimy,
Bóg zarówno przebaczy nam, jak i nas oczyści — mamy
jednak do czynienia z »wyznaniem« i wyznaniem. Istnieje
prawdziwe wyznanie, które spełnia wymagania sprawie�
dliwości; jest też tak zwane »wyznanie«, które w żaden
sposób nie może zostać przez Boga przyjęte i dlatego też
nie otwiera Mu drzwi do wylania błogosławieństw, których
tak bardzo pragnie nam udzielić.

Zachodzi więc niezwykle ważne pytanie: skąd mogę
wiedzieć, że moje wyznanie posiada taki charakter, że
Bóg może je przyjąć i wylać obiecane błogosławieństwa?
Jak mogę to rozpoznać? Odpowiedź znajdujemy w przy�
toczonym już wcześniej wierszu. »Jeśli wyznajemy« grze�
chy swoje — spełniamy warunek, który otwiera Bogu
drogę, by mógł On przebaczyć nam nasze grzechy i
oczyścić nas od nich. Spełnienie tego jednego warunku

11



jest wszystkim, czego potrzeba, aby mogły być zrealizo�
wane obie obietnice. Tekst ten nie mówi, że jeśli wyznaje�
my swoje grzechy, wierny jest Bóg i sprawiedliwy i odpuś�
ci nam grzechy, i jeśli uczynimy coś jeszcze, oczyści nas
On również z naszych nieprawości.

Czytamy wyraźnie, że: »jeśli wyznajemy grzechy swoje
. . .«, On zarówno przebaczy nam, jak i nas oczyści. Wie�

my, że jeżeli Bóg wypowiada obietnicę, nie są to puste
słowa — On jest wierny i sprawiedliwy, aby uczynić
wszystko to, co obiecał. Daną przez Siebie obietnicę
spełni w całości, nigdy częściowo.

Oznacza to, że jeśli tylko warunek właściwego wyzna�
nia zostanie spełniony, On uczyni wszystko to, co obie�
cał, a więc zarówno przebaczy nam, jak i oczyści nas od
wszelkiej wyznanej przez nas nieprawości. Albo uczyni
On obie te rzeczy, albo też nie uczyni żadnej z nich.

Pan nie może wykonać tylko jednej z nich, ponieważ
warunek konieczny do otrzymania przebaczenia jest tym
samym warunkiem, który konieczny jest dla uzyskania
oczyszczenia. Otwarcie przed Bogiem drzwi dla wykona�
nia jednej z tych rzeczy automatycznie umożliwia doko�
nanie drugiej. Dlatego też pewnym i wyłącznym dla mnie
dowodem, że mój grzech został mi przebaczony, jest rze�
czywiste z niego oczyszczenie, czego z kolei dowodzi
fakt, że grzech przestał być częścią mojego życia —, że
opuściły mnie złe pragnienia i nie są już częścią mojej
osobowości. Jeżeli przekonuję się, że grzech nadal jest
częścią mnie, wówczas wiem, że nie został mi on przeba�
czony. Jest tak dlatego, że przebaczone może mi być tyl�
ko to, z czego zostałem prawdziwie oczyszczony.

Nie zamierzamy tu szerzyć poglądu, że istnienie pod�

12



stawowych ludzkich instynktów jak apetytu, namiętności,
uczuć, czy też potężnych mocy samozachowawczych
wykazuje, że nie zostaliśmy oczyszczeni od grzechu. Te
rzeczy pozostają z nami przez cały okres naszej ziem�
skiej wędrówki. Są one jedynie dowodem tego, że posia�
damy słabe, grzeszne, zdegenerowane ciało. Elementy
te nie są grzechem same w sobie, ale stanowią obszar na
którym diabeł, chcąc przywieść nas pod potępienie, stale
usiłuje wzbudzać grzeszne uczucia i pragnienia takie jak:
złość, duma, nienawiść, zazdrość, pożądliwość i chęć sa�
mozaspokojenia ciała, jak chociażby przez pożądanie
niezdrowej żywności, czy nieprawe pożądanie przeciw�
nej płci. Nie wystarczy stłumienie tych pragnień. One
muszą zostać z życia wykorzenione, a podstawowe in�
stynkty, z których diabeł je wywiódł muszą być utrzymy�
wane pod ścisłą kontrolą, by pozbawić go okazji do two�
rzenia kolejnych problemów.

Jeżeli zatem zostanę przekonany o danym, tkwiącym
we mnie grzechu, następnie ze skruchą wyznam go wie�
rząc, że został mi przebaczony, a jednak mimo to stwier�
dzam, że owa wrogość wobec bliźniego, popędliwość,
pożądanie jakiejś złej rzeczy, czy coś w tym rodzaju, na�
dal są częścią mnie — wtedy wiem, że z pewnością nie
zostałem z nich oczyszczony, a więc również nie dostą�
piłem za nie przebaczenia. Może to jedynie oznaczać, że
choć naszym zdaniem prawdziwie wyznaliśmy grzech, w
rzeczywistości nie wyznaliśmy go w ogóle. Nasze wyzna�
nie nie spełniło nałożonych przez Boga warunków.

Nie oznacza to, że wyznanie jest jakąś trudną i skom�
plikowaną procedurą, którą mogą zrozumieć jedynie lu�
dzie wykształceni. Nic podobnego! Przeciwnie, jest ono

13



tak proste, że nawet dziecko może je pojąć. Nic nie uspra�
wiedliwia niezrozumienia go, ponieważ wyraźnie zostało
nam powiedziane, iż ». . . w tej sprawie otrzymaliśmy
wyraźną instrukcję postępowania.« Steps to Christ 38
(por. Droga do Chrystusa 43).

Faktem jest, że istnieje wyznanie, które może być
przez Boga przyjęte, oraz takie, które przyjęte zostać nie
może, dlatego musimy wiedzieć i rozumieć, z czym się
wiąże owo wyznanie, które Bóg prawdziwie przyjmuje.
Jest to sprawa bardzo poważna, od której zależy nasze
wieczne życie. Jeżeli nie otrzymamy przebaczenia i nie
zostaniemy oczyszczeni, nigdy nie odziedziczymy króle�
stwa Bożego. Ponieważ za rzecz oczywistą uznajemy, iż
dotychczasowe nasze wyznanie przyjmowane jest przez
Boga, równie oczywiste jest dla nas, że nasze doświad�
czenie jest doświadczeniem prawdziwie chrześcijań�
skim. Czy jednak rzeczywiście tak jest? Na to pytanie
trzeba znaleźć odpowiedź, albowiem ». . .przerażającym
faktem jest, że wielu opiera się na fałszywej nadziei«.
Testimonies for the Church l, 188. Jeżeli nie doświadczy�
liśmy oczyszczenia duszy od grzechu, a jednak ufnie wie�
rzymy, że nasze wyznanie przyniosło nam przebaczenie
i nadzieję życia wiecznego, wówczas »opieramy się na
fałszywej nadziek«. Jeżeli nie obudzimy się z tego śmier�
telnego zadowolenia i nie poznamy czym jest prawdziwe
chrześcijańskie doświadczenie, dołączymy do rzeszy
tych, którzy choć z całą energią nauczali prawdy, w cza�
sie plag będą płakać i narzekać ujrzawszy, iż są straceni.
(patrz Early Wrtings 71; por. Doświadczenia i widzenia
55.56).

Jakże przerażająco niewielu wydaje się zdawać sobie

14



sprawę z tego, czym jest rzeczywiste chrześcijańskie do�
świadczenie. Każdy z nas wie jak bardzo naturalną
rzeczą dla ludzkich istot jest czynienie zła, nawet wów�
czas, gdy uważają się za dzieci Boże i członków zboru.
Czy jednak zdajemy sobie sprawę z tego, że zostać
chrześcijaninem oznacza być oczyszczonym od grzechu
tak, że czynienie zła, które było niegdyś normalne, staje
się dla nas rzeczą nienaturalną, a nienaturalna poprzed�
nio sprawiedliwość jest teraz rzeczą normalną? Doświad�
czenie takie jest następstwem prawdziwego, możliwego
do przyjęcia przez Boga wyznania.

Zwróćmy uwagę na następujące słowa: »Zdrowy
człowiek, zdolny do sprostania różnym wymogom życia,
który dzień po dniu zdąża do swojej pracy z radosnym du�
chem i zdrowym krążeniem krwi, wcale nie zwraca uwagi
innych na tężyznę swego ciała. Zdrowie i wigor są tak na�
turalnymi składnikami jego życia, że ledwie świadomy
jest on, iż cieszy się tak bogatym darem.

»Podobnie jest z naprawdę sprawiedliwym człowie�
kiem. Nie jest on świadomy swojej dobroci i pobożności.
Religijna zasada stała się źródłem jego życia i zachowa�
nia, i tak samo naturalne jest dla niego przynoszenie owo�
ców Ducha, jak dla drzewa figowego rodzenie fig, a dla
krzewu róży wydawanie róż.« The Sanctified Life 12.13
(por. Uświęcone życie 11).

»Wszelkie prawdziwe posłuszeństwo pochodzi z ser�
ca. Również dla Chrystusa była to sprawa serca. Jeżeli
zgodzimy się na to, On do tego stopnia zidentyfikuje się
z naszymi myślami i celami, tak połączy nasze serca i
umysły w dostosowaniu do Jego woli, że gdy będziemy
Mu posłuszni, zrealizujemy nasze własne zamiary.« The

15



Desire of Ages 668 (por. Życie Jezusa 529). »Zniszcze�
nie grzechu jest wykorzenieniem go z natury tak, że
przestajemy go znać. Czciciele Boga >. . . raz na zawsze
oczyszczeni< — faktycznie oczyszczeni przez krew
Chrystusa — >nie mają już żadnej świadomości grze�
chów. . .< (Hebrajczyków 10,2 tłum. Biblii Tysiąclecia),
ponieważ nie ma już w nich drogi grzechu. Można szu�
kać ich nieprawości, ale nie zostanie znaleziona. Na za�
wsze ich opuściła; jest obca ich nowej naturze i chociaż
mogą przypominać sobie, że popełniali grzechy, zapo�
mnieli o samym grzechu — nie myślą więcej o czynieniu
go. Jest to dzieło Chrystusa w prawdziwej świątyni,
którą Pan zbudował, a nie człowiek — świątyni nie uczy�
nionej rękami, lecz wzniesionej przez myśl Boga.« E. J.
Waggoner The Blotting out of Sin; The Review and He�
rald, 30. września 1902 roku.

Czy przekonałeś się, że Twoje wyznanie grzechu
doprowadziło Cię do takiego doświadczenia? Czy zna�
lazłeś słodycz takiego oczyszczenia od grzechu, że jego
droga opuściła Cię i obca jest Twej nowej naturze?

Jakże niewielu zna tego rodzaju doświadczenie i jakże
powszechnym jest świadectwo domniemanych chrześci�
jan, że ich życie jest życiem grzeszenia i wyznawania,
grzeszenia i wyznawania, grzeszenia i wyznawania . . .
Szczerze przyznają, że Rzymian 7 jest doskonałym opi�
sem ich prób czynienia tego, czego tak bardzo pragną,
lecz co im się nie udaje. Najgorszy z tego wszystkiego
jest ponury fakt, że przyjmują to oni za normalne chrześ�
cijańskie osiągnięcie. Jest to najlepsze, co poznali i dlate�
go wierzą również, że jest to najlepsze co można zdobyć,
czy to przed ostatecznym oczyszczeniem i przemienie�

16



Dla prawdziwie sprawiedliwego człowieka sprawiedliwe post�

powanie jest tak naturalne, jak naturalne jest dla krzewu ró
żanego rodzić róże, a dla figowego drzewa przynosić figi.

17



niem, czy też po nim — zależnie od tego, której z tych
współczesnych teologii są zwolennikami.

»Jakże wielu ciągle czyniło postanowienia, a jednak te
najszczersze zamiary okazywały się jak woda w obliczu
próby. Nie mieli oni mocy i nie wiedzieli co czynić; a ich
oczy niestety nie były na tyle skierowane na Boga, co na
siebie i na wroga. Ich doświadczenie jest doświadcze�
niem ciągłej walki z grzechem — to prawda, lecz przy tym
jest doświadczeniem stałej porażki. Czy możemy nazwać
to prawdziwie chrześcijańskim doświadczeniem? Niektó�
rzy wyobrażają sobie, że tak. Dlaczego zatem apostoł
zawołał z głębi duszy: >O nędzny ja człowiek, któż mnie
wyzwoli z tego ciała śmierci?< (Rzymian 7,24). Czy praw�
dziwy chrześcijanin doświadcza ciała śmierci tak strasz�
nie, że dusza jego zmuszona jest wołać w rozpaczy o
uwolnienie? — przenigdy, doprawdy. . . Czym jest ta nie�
wola zostało już wykazane. Jest to niewola grzechu —
zmuszanie do niego, nawet wbrew własnej woli, czego
dokonuje moc odziedziczonych i nabytych złych skłon�
ności i przyzwyczajeń. Czy Chrystus uwalnia nas od
prawdziwego chrześcijańskiego doświadczenia? Prze�
cież nie! Zatem niewola grzechu, na którą uskarża się
apostoł Paweł w siódmym rozdziale Listu do Rzymian, nie
jest doświadczeniem dziecka Bożego, ale sługi grzechu.«
E. J. Waggoner, Christ and His Righteousness 86,87.

Jest to prosty fakt. To ». . . nie jest doświadczeniem
dziecka Bożego, lecz sługi grzechu« i ci, którzy mieniąc
się chrześcijanami nadal pozostają w tym stanie, to ci,
którzy nigdy nie nauczyli się wyznawać swych grzechów
zgodnie z prostymi wymaganiami Słowa. Ofiarowywali
Bogu coś innego, żałosnego, nieodpowiedniego, o czym

18



myśleli, że jest prawdziwym wyznaniem, co jednakże ta�
kim nie było, i czego Bóg w Swojej sprawiedliwości nie
może przyjąć.

Aby zrozumieć z czym się wiąże wyznanie możliwe do
przyjęcia przez Boga, najpierw musimy pojąć różnicę
pomiędzy dziełami łaski, które muszą być dokonane dla
duszy, zanim będzie ona gotowa wejść do niebiańskiego
królestwa.

Jest to dzieło potrójne. W jego skład wchodzi po pierw�
sze odrodzenie, czyli regeneracja; na drugim miejscu jest
reformacja, czyli reedukacja; po nich następuje ostatecz�
ne oczyszczenie, które będzie miało miejsce natychmiast
po pozytywnym rozstrzygnięciu naszego przypadku na
sądzie ostatecznym.

Kluczową dla zrozumienia tych dzieł wypowiedź znaj�
dujemy w Selected Messages l, 128. »Pod przewodnic�
twem Ducha Świętego musi mieć miejsce odrodzenie i re�
formacja. Są to dwie różne rzeczy. Odrodzenie oznacza
odnowienie duchowego życia, ożywienie mocy umysłu i
serca, zmartwychwstanie ze śmierci duchowej. Reforma�
cja jest reorganizacją, zmianą poglądów i wyobrażeń, na�
wyków i praktyk. Reformacja nie przyniesie dobrego owo�
cu sprawiedliwości, jeżeli nie będzie połączona z odro�
dzeniem Ducha. Odrodzenie i reformacja spełniają wła�
ściwe sobie zadania, w których muszą się uzupełniać.«

Odrodzenie i reformacja zostały tu wyraźnie odróżnio�
ne ukazując porządek, w jakim po sobie następują. Odro�
dzenie przychodzi jako pierwsze, po czym wkracza refor�
macja. Dalej następuje dzieło ostatecznego oczyszcze�
nia, jak to wykażemy później.

Odrodzenie jest zmartwychwstaniem ze śmierci du�

19



ODRODZENIE

Wyzwolenie z niewoli
grzechu. Oczyszczenie z

zamysłu ciała, starego
człowieka, pana nie�

wolników.

Początek dzieła

REFORMACJA

Reedukacja, zmiana
poglądów i wyobrażeń, na�

wyków i praktyk. Dzieło
oczyszczenia od niewłaści�
wego ducha, który powstał
na bazie tych problemów.

Kontynuacja dzieła

Oczyszczenie jednostki

OSTATECZNE
OCZYSZCZENIE

Zapewnienie usunięcia
grzechu ze świątyni i prze�
niesienie go na kozła ofiar�
nego; gwarancja wiecznego

bezpieczeństwa dla
wierzącego.

Ostateczne zapieczętowanie

Oczyszczenie
świątyni

SĄ TO TRZY WAŻNE, LECZ ODMIENNE KROKI NA DRODZE

ROZPRAWIENIA SIĘ Z PROBLEMEM GRZECHU.



chowej. Jest to początek nowego życia i dlatego też jest
doświadczeniem nowonarodzenia. O tym wielkim dziele
powstania z duchowej śmierci mówi Rzymian 6,1�14,
kładąc szczególny na to nacisk w wierszu szóstym. W
pierwszych pięciu wierszach omówiony jest temat wejś�
cia w śmierć Chrystusa tak, aby każdy mógł wejść rów�
nież i w doświadczenie Jego zmartwychwstania — wzbu�
dzenia wraz z Nim. Zmartwychwstanie, o którym tu mowa
nie jest tym, które nastąpi podczas Jego pojawienia się w
obłokach, lecz zmartwychwstaniem ze śmierci duchowej
— wejściem na chrześcijańską drogę życia.

Wiersz szósty wyraźnie pokazuje, iż jest to doświad�
czenie uwolnienia z niewoli do wolności. »Wiedząc, że
nasz stary człowiek ukrzyżowany jest z Nim tak, by ciało
grzechu mogło być zniszczone i abyśmy odtąd nie służyli
grzechowi.«

Jakże wyraźne jest to świadectwo: nasza stara natura
mieszkającej w nas mocy grzechu musi ulec zniszczeniu,
tak aby mógł zostać osiągnięty pewien cel — abyśmy już
odtąd nie służyli grzechowi. Stara służba grzechowi była
życiem niewoli w nim, czemu kres położyło ukrzyżowanie
starego człowieka i zmartwychwstanie do nowego życia.

Problem ten oraz sposób jego rozwiązania został omó�
wiony w towarzyszącej temu wydaniu książeczce zaty�
tułowanej Z niewoli do wolności. Informacji tam zawar�
tych nie będziemy tutaj powtarzać, z wyjątkiem jednego,
czy dwóch punktów wykazujących związek pomiędzy wy�
znaniem do przyjęcia, które prowadzi do odrodzenia, a
wyznaniem do przyjęcia, które ma zastosowanie w proce�
sie reformacji.

Kiedy rozpatrujemy problem zniewolenia w mocy grze�

21



chu, widzimy, iż nie wystarczyło błagać o przebaczenie
tego, co uczyniliśmy. Konieczne było również wyznanie
tego, czym byliśmy—, a więc niewolnikami mieszkającej
w nas choroby grzechu, która całkowicie panowała nad
naszym życiem nie pozwalając nam czynić dobrych rze�
czy, które czynić pragnęliśmy. Trwaliśmy więc rzeczywiś�
cie w doświadczeniu Rzymian 7 nie posiadając żadnej wi�
dzialnej drogi wyjścia z tej sytuacji.

Nie mogliśmy widzieć żadnej drogi wyjścia, ponieważ
nie nauczyliśmy się wyznania, które wykracza poza uzna�
nie tego co zrobiliśmy, sięgając do uznania tego, czym
jesteśmy. Dotychczasowe ograniczone wyznanie nie po�
zwoliło Panu czegokolwiek dla nas uczynić. Tylko wtedy
może nas On oczyścić, gdy wyznamy ze skruchą mie�
szkającą w nas grzeszność, i tylko wtedy może nam prze�
baczyć, gdy zostaniemy w ten sposób oczyszczeni. Dla�
tego też brak wyznania, dzięki któremu Pan mógłby doko�
nać naszego oczyszczenia powoduje, że nie może On dla
nas w ogóle nic uczynić. Rezultatem tego jest ciągła nie�
wola unaoczniona owocami naszego życia — niezdolnoś�
ci do czynienia tego o czym wiemy, że czynić powinniśmy
i co czynić chcemy.

Zbyt wielu ludzi na świecie żywi całkowite przekona�
nie, iż są chrześcijanami, że zostali usprawiedliwieni i
otrzymali przebaczenie, nadal jednak tkwiąc w stanie nie�
woli pod panowaniem starego człowieka grzechu. Świa�
domi są złych czynów w swoim życiu, lecz nie wiedzą, że
są one tylko owocem mieszkającej w nich złej natury.
Przekonali się nawet o nieprawości swych czynów i udali
się do Pana, aby ją wyznać i błagać o przebaczenie, lecz
nie przynoszą Mu korzenia problemu, a tylko jego owoc.

22



O ile jednak nie wyznajątego pierwszego, Bóg nie możego
z nich usunąć, w związku z czym pozostają w tym samym
stanie. W takiej sytuacji nie nastąpiło żadne oczyszczenie
z nieprawości, które z kolei umożliwiłoby jej przebaczenie.
Wyraźne poselstwo płynące z tekstu, na którym oparte jest
niniejsze studium, zapewnia nas, że tylko wtedy, gdy na�
sze wyznanie pozwala Panu nas oczyścić, może On jedno�
cześnie nam przebaczyć. Dlatego też jeżeli nie zostaliśmy
oczyszczeni, nie uzyskaliśmy również przebaczenia.

W głównej mierze jest to studium dotyczące symbolicz�
nego znaczenia starotestamentalnej świątyni będącej
Bożym objawieniem drogi naszego zbawienia. Faktycz�
nie należy stwierdzić, że dzieło Ewangelii można zrozu�
mieć w całej jego pełni wyłącznie w świetle służby świą�
tynnej.

Początkiem tej całorocznej służby była Pascha sym�
bolizująca odrodzenie — czyli wyzwolenie z niewoli, które
jest pierwszym doświadczeniem na drodze chrześcijań�
skiego życia. Następujące słowa potwierdzają, że niewo�
la egipska i wyzwolenie Izraelitów symbolizowały naszą
niewolę i wyzwolenie spod panowania mocy grzechu:
»Wyzwolenie Izraela z Egiptu było lekcją poglądową od�
kupienia, które Pascha miała utrwalić w pamięci ludzi.
Zabity baranek, przaśny chleb, snop pierwszych zbiorów
— wszystko to przedstawiało Zbawiciela.« The Desire of
Ages 77 (por. Życie Jezusa 48).

»Pascha miała być zarówno pamiątką, jak i symbolem
nie tylko wskazującym na wyzwolenie z Egiptu, lecz na
większe wyzwolenie, którego Chrystus miał dokonać
wyzwalając Swój lud z niewoli grzechu.« Patriarchs and
Prophets 277 (por. Patriarchowie i prorocy 206).

23



Ze względu na konieczność zrozumienia, że daremne
jest błaganie o przebaczenie, które nie wiąże się jedno�
cześnie z oczyszczeniem z korzenia powodującego pro�
blem, oraz ponieważ tak wyraźnie zostało to ukazane w
doświadczeniu izraelskiego niewolnika w Egipcie, warto
poświęcić trochę czasu na przestudiowanie tej ilustracji.

Wyobraźmy sobie Izraelitę zmuszanego do niewolni�
czej pracy na pustynnej ziemi egipskiej. Był on potom�
kiem Abrahama i jako taki uważał się za dziecko Boże,
powołane na ten świat do wykonywania Bożych dzieł i bu�
dowania Jego królestwa. Zamiast tego widzimy, jak cały
swój czas, umiejętności i energię poświęca budowaniu
królestwa faraona, które było przecież królestwem Sza�
tana.

Większość Izraelitów bez wątpienia nie znosiła tej pra�
cy ze względu na jej uciążliwość, lecz ludzie bardziej
pomiędzy nimi świadomi nienawidzili jej, gdyż zdawali so�
bie sprawę, że powołani zostali do budowania królestwa
Bożego, a nie królestwa Szatana. Jednakże wykonywali
tę pracę dzień po dniu, nie dlatego, że chcieli ją wykony�
wać, ale z powodu tego czym byli — a mianowicie niewol�
nikami. Jako tacy, poddani Szatanowi, z pewnością nie
mogli służyć Bogu, ale działali przeciwko Niemu, i to nie�
zależnie od swej woli. Oczywiste jest, że im bardziej
poświęcali się budowaniu królestwa diabła na tym świe�
cie, tym bardziej działali wbrew interesom królestwa Bo�
żego. Nie tylko nie było ono budowane w ogóle, ale jego
wróg wzmacniał się dzięki służbie tego właśnie ludu, któ�
rego zadaniem było niweczenie na świecie dzieł Szatana.

Mając obarczone sumienie taką świadomością, ci I�
zraelici, którzy zachowali zdolność duchowego postrze�

24



gania, gorąco pragnęli wyrwać się z tej służby, by oddać
swe życie Panu; nie widzieli jednak żadnej drogi wyjścia
z tego dylematu. Byli zaprzedanymi w niewolę sługami i
nie mieli innego wyboru, jak tylko dzień po dniu służyć
diabłu.

Nie ma przebaczenia bez oczyszczenia — ta wielka
prawda została wspaniale zilustrowana w doświadczeniu
niewolnika w Egipcie. Zastanówmy się, w jaki sposób
przebaczenie, tak jak jest ono rozumiane dzisiaj przez
przeciętnego, mieniącego się dzieckiem Bożym człowie�
ka, nie mogło, ani rzeczywiście nie rozwiązało problemu
człowieka żyjącego w tamtych czasach.

Wyobraźmy go sobie pod koniec pełnego znoju dnia,
jak wlecze się do swej małej chatki, aby po spożyciu wie�
czornego posiłku udać się do miejsca swego odpoczyn�
ku. Z ciężkim sumieniem, że cały dzień poświęcił budo�
waniu dzieł wrogich królestwu Bożemu, korzy się w głę�
bokim i szczerym wyznaniu wszystkiego co uczynił. Mówi
Panu o czasie, który poświęcił służbie Szatanowi; przy�
znaje, że cegły, które wytworzył i ściany, które pomógł
wznieść, służą wspieraniu jego boju przeciwko Panu nie�
ba i ziemi.

Jest to naprawdę szczere i prawdziwe wyznanie. Co
więcej: ze łzami pokuty przyznaje on, iż nienawidzi tego
co czyni i pragnie z tym skończyć. To jednak okazuje się
dla niego całkowicie niemożliwe. Błaga o przebaczenie i
jak sądzi, otrzymuje je przez wiarę. Wtedy powstaje ze
swych kolan i kładzie się do snu.

Czy jednak jego problem został rozwiązany? Z
pewnością nie! Jako niewolnik służył on cały dzień; jako
niewolnik wyznał to, co uczynił i prosił o przebaczenie; ja�

25



ko niewolnik powstał ze swych kolan; i jako niewolnik po�
wstanie ze świtem następnego dnia. Tak oto, będąc nie�
wolnikiem, w jaki sposób spędzi on kolejny dzień?
Dokładnie tak, jak poprzedni — nadal nie służąc Bogu,
ale Szatanowi.

Przebaczenie, którego szukał, w ogóle nie rozwiązało
jego problemu. Nie dało mu pokoju z Bogiem, nie
przyprowadziło go do służby Panu i dlatego też nie wy�
bawiło go od potępienia. Jak to podkreśliliśmy wcześniej,
konieczne było coś więcej niż przebaczenie w powszech�
nym zrozumieniu tego słowa, zanim jego problem mógł
zostać rozwiązany tak, by mógł służyć on Panu.

Gdy zrozumiemy sytuację, w jakiej znajdował się ten
niewolnik, oraz sposób, w jaki przychodził do Pana po
rozwiązanie swojego problemu — gdy ujrzymy go tym,
czym był, wówczas zrozumiemy, że sposób, w jaki
współczesny, mieniący się dzieckiem Bożym człowiek
podchodzi do Boga jest identyczny. Ponieważ tak jest,
droga prowadząca do rzekomego wyzwolenia, która
okazała się nieskuteczna wtedy, jest nieskuteczna rów�
nież i teraz, powodując, że dzisiejszemu nominalnemu
chrześcijaninowi brakuje świadectwa żywego zwycię�
stwa nad grzechem, które powinno charakteryzować jego
życie i dzieło.

Pan nie patrzy jednak obojętnie na łzy i wołanie świa�
domych swojego stanu zarówno teraz, jak i wtedy. ». . .
Jednak Izraelici jęczeli z powodu ciężkiej pracy i narzeka�
li, a ich wołanie o pomoc z powodu ciężkiej pracy dotarło
do Boga. l usłyszał Bóg ich narzekanie. l wspomniał Bóg
na Swoje przymierze z Abrahamem, z Izaakiem i z Jaku�
bem.« 2. Mojżeszowa 2,23.24.

26



Choć Pan nie mógł rozwiązać ich problemu zgodnie z
ich oczekiwaniami, nie porzucił ich, lecz przekazał im in�
strukcje, według których mieli podjąć kroki prowadzące
do wyzwolenia. Jeśli byliby im posłuszni, ich problem
zostałby rozwiązany. Z niewoli do wolności trzeba było
postawić pięć kroków:

Po pierwsze, dziesiątego dnia pierwszego miesiąca
musieli wybrać baranka. Po drugie, czternastego dnia te�
goż miesiąca o zachodzie słońca musieli tego baranka
zabić. Po trzecie, musieli pokropić jego krwią odrzwia
swych domostw. Po czwarte, musieli spożyć ciało baran�
ka. Po piąte, musiała nastąpić śmierć egipskich pierwo�
rodnych.*

Choć każdy z tych kroków był fizycznym aktem, ich
prawdziwa moc znajdowała się w tym, co każdy z nich
symbolizował. Pascha była objawieniem sposobu, w jaki
Pan wykupi każdego, kto pragnie uwolnienia z mocy
grzechu. Jest ona lekcją poglądową, poprzez którą pou�
cza On nas o drodze prowadzącej do odrodzenia — do
wielkiego wyzwolenia z niewoli.

Wybór baranka symbolizował wybór Jezusa Chrystusa
jako osobistego Zbawiciela. Krok ten, który jest podstawą
dla uzyskania zbawienia czyni cały współczesny świat
chrześcijański. Jeśli jednak w tym miejscu zakończymy
naszą wędrówkę, zbawienie nie stanie się naszą
własnością tak samo, jak wówczas, gdyby zniewoleni w
Egipcie Izraelici nie uczynili nic ponadto. Jak sprawozda�

Te kroki poprzedzone były obowiązkiem obrzezki, której istotna symbo�
lika szeroko opisana została w książce Odrodzenie i reformacja tegoż
autora, dostępnej w Wydawnictwie Botschaft für unsere Ze/f.

27



je nam ich historia, w chwili, gdy wybrali baranka, byli
takimi samymi niewolnikami jak i wcześniej. Podobnie
fakt, że ogromna większość nominalnych chrześcijan
wybrała na swego Zbawiciela Chrystusa, nie oznacza, że
zostali oni wyzwoleni z niewoli grzechu. Konieczne jest
poczynienie kolejnych kroków, aż do końca naznaczonej
drogi.

Zabicie baranka było symbolem śmierci Chrystusa.
Wskazywało na krzyż Golgoty, jako na miejsce ofiary od�
kupienia i oczyszczenia. W kazaniach i służbie obecnych
kościołów na całym świecie krzyż stnowi punkt centralny.
Głosi się o nim, śpiewa pieśni, studiuje i czci. Czynią to
miliony. Jego kształt zdobi wnętrza i zewnętrza miejsc
zgromadzeń, noszony jest na łańcuszkach przez niezli�
czone rzesze ludzi.

Niestety wielu zatrzymuje się w tym miejscu, choć to
jeszcze nie koniec; gdyby Izraelici bowiem poprzestali na
zabiciu baranka, nie mogliby mimo to wyjść na wolność.
Konieczny był jeszcze jeden krok. Tak i dzisiaj nie wystar�
czy oprzeć się całą swą wiarą na historycznej śmierci
Chrystusa sprzed prawie dwóch tysięcy lat. Jakkolwiek
wiara w tę śmierć jest sprawą zasadniczą, to sama wiara
jeszcze nie wystarczy.

Pokropienie krwią odrzwi domostw chroniło przed
śmiercią pierworodnych tych, którzy znajdowali się we�
wnątrz. Dzisiaj ochronę przed natychmiastową karą
śmierci za nasze grzechy zapewnia nam krew Chrystusa.
Powszechnie nazywa się to przypisaną sprawiedliwością
Chrystusa. Zbyt wielu jednak uważa, że posiadanie tej
ochrony jest dla nich gwarantem zbawienia. Znowu jed�
nak widzimy, iż problem Izraelitów nie został rozwiązany

28



dzięki samemu pokropieniu krwią. Wciąż byli niewolnika�
mi i nie ośmielili się jeszcze na podjęcie próby opuszcze�
nia kraju niewoli.

Konieczne było ponadto spożycie ciała baranka, co
symbolizowało karmienie się Słowem Bożym, oraz przy�
jęcie do swej duszy życia Chrystusa. Musieli oni przyjąć
Jego życie, zanim mogli wyjść z tego kraju i służyć Bogu.
Podobnie zmiana postawy, studium Słowa, przyjęcie no�
wych doktryn i pragnienie służby Bogu jeszcze nie wy�
starczą. Musimy posiadać w sobie nowe życie, zanim
będziemy mogli wejść w harmonię z Bogiem i rozpocząć
służbę dla Niego.

W tym miejscu należy z całym naciskiem podkreślić, że
gdyby Izraelici uczynili to wszystko, lecz na tym skończy�
li, problem ich niewoli wciąż nie byłby rozwiązany. Nadal
musieliby pozostać w Egipcie. Baranek został zabity, oni
poprzez spożywanie jego ciała mieli udział w jego życiu,
lecz jeszcze coś musiało się wydarzyć, a mianowicie jesz�
cze jedna śmierć — śmierć egipskich pierworodnych.
Aby zrozumieć prawdziwe jej znaczenie, musimy uświa�
domić sobie, że pierworodny Egiptu był dziedzicem
wszystkiego, co reprezentował sobą Egipt, i że dlatego w
sposób szczególny symbolizował on to, czym był ten na�
ród. Przede wszystkim był to naród będący właścicielem
niewolników, w związku z czym pierworodny tej ziemi był
symbolem pana niewolników. Oznacza to, że śmierć pier�
worodnego Egiptu była śmiercią pana niewolników —
złamaniem jego mocy nad Izraelem.

Tak było w istocie, gdyż w chwili, gdy wiadomość o tej
śmierci dotarła do faraona, zawołał on Mojżesza i po�
wiedział mu, aby zabrał swój lud i odszedł. Gdyby izraelici

29



wykonali cztery z tych kroków pomijając to zasadnicze
wydarzenie, nadal tak samo tkwiliby w niewoli, jak gdyby
w ogóle nic nie uczynili. Mogli wybrać baranka, zabić go,
pokropić futryny drzwi jego krwią i zjeść jego ciało. Choć
każda z tych rzeczy była ważna dla rozwiązania proble�
mu, to jednak gdyby pierworodny Egiptu nie umarł, nadal
pozostawaliby w tym kraju jako niewolnicy. Jest to kwe�
stia oczywista; my zaś powinniśmy skoncentrować naszą
uwagę na zrozumieniu znaczenia tych spraw dla naszego
dzisiejszego doświadczenia.

Jezus umarł za nas na Golgocie, lecz Jego śmierć nic
nam nie da, jeżeli nie stanie się ona naszym udziałem. To
historyczne wydarzenie sprzed prawie dwóch tysięcy lat
musi się stać naszym obecnym doświadczeniem, jeżeli
mamy zostać wyzwoleni z niewoli grzechu.

Jeżeli wykonamy tylko cztery kroki — wybierzemy
Chrystusa jako osobistego Zbawiciela; uwierzymy w Jego
śmierć na krzyżu jako pokutę za wszelki grzech, włącznie
z uznaniem, że to nasze grzechy Go zabiły; zaufamy w
Jego przypisaną nam sprawiedliwość, która zachowuje
nas od natychmiastowej kary; oraz codziennie karmić się
będziemy Jego słowem — nie doświadczając jednak ko�
lejnego kroku, uśmiercenia starej natury, znajdować się
będziemy duchowo w tej samej sytuacji, w jakiej Żydzi
znaleźliby się wówczas, gdyby po wiernym spełnieniu
czterech pierwszych warunków nie nastąpiła śmierć pier�
worodnych w Egipcie. Podobnie jak oni, tak i my bylibyś�
my w niewoli, zupełnie tak samo, jak gdybyśmy w ogóle
nic nie uczynili.

Do uwolnienia z duchowej niewoli konieczne są dwie
śmierci. To nie Chrystus jednak umiera dwa razy. Jego

30



Pomiędzy niewolą a wolnością,
którą Izraelici uzyskali poprzez
wyjście z Egiptu stało pięć kro�

ków, w których zawarte były
dwie różne śmierci.

Pierwsza śmierć była śmiercią baranka, natomiast druga, śmiercią pierworodnego Egipcjan.
Każdy bez trudu powinien widzieć, iż dopóki obie nie nastąpiły w odpowiednim porządku,

nie mogli Izraelici wyjść z niewoli.

WIĘC
Nie wystarczy, aby Chrystus — Baranek

Boży — umarł na krzyżu. Pierworodny — złe
życie, z którym narodziliśmy się i które
nami rządzi — musi również umrzeć,

zanim będziemy wolni spod
panowania mocy grzechu.

Wiedząc to, że nasz stary człowiek został wespół z Nim ukrzyżowany, aby grzeszne ciało
zostało unicestwione, byśmy już nadal nie służyli grzechowi. Rzymian 6,6.



śmierć jest doskonała i nie musi On umierać ponownie.
Śmierć pierworodnego Egiptu jest symbolem śmierci na�
szego pierworodnego, a mianowicie złej duchowej natu�
ry, którą odziedziczyliśmy po naszym duchowym ojcu —
Szatanie. To ona musi umrzeć i zostać zastąpiona Boską
naturą, której udziela nam nasz nowy Ojciec.*

Tak więc by uzyskać uwolnienie z niewoli grzechu nie
wystarczy jedynie uznać popełnione zło i prosić o przeba�
czenie. Sposób ten, co wyraźnie ukazane zostanie póź�
niej, nie zapewnia nawet przebaczenia. Zobaczymy, że
Pan nieba nie usiłuje nawet udzielić go człowiekowi, jeże�
li nie jest On w stanie jednocześnie go oczyścić. Śmierć
naszej własnej duchowej natury jest doświadczeniem od�

Izraelici spożywali Baranka przed i podczas śmierci pierworodnych w
Egipcie. »l podczas, gdy znak ten będzie się znajdował na zewnątrz, a
oni będą spożywali baranka, upieczonego w całości z gorzkimi ziołami
— wewnątrz, anioł Boży przejdzie przez Egipt dokonując strasznego
dzieła zabicia pierworodnych z ludzi i pierworodnych ze zwierząt.« The
Spirit of Prophecy l, 199.

Lud spożywał baranka przed śmiercią pierworodnego, co ilustrowało
karmienie się Słowem dla pouczenia i budowania wiary uzdalniającej
do wejścia w doświadczenie śmierci duchowego pierworództwa. Fakt
spożywania baranka wtedy, gdy anioł śmierci niszczył Egipcjan
symbolizowało przyjmowanie życia i natury Chrystusa, poprzez co sta�
jemy się nowonarodzonymi dziećmi Bożymi.

Wszyscy, którzy dochodzą do tego momentu, nie doświadczając jed�
nak śmierci pierworodnego, w rzeczywistości nie doświadczają również
tej drugiej symboliki jedzenia Baranka — przyjęcia życia Chrystusa,
poprzestając na szukaniu życia w Pismach, które, jako takie, życia
udzielić nie mogą. »Badacie pisma, gdyż sądzicie, że macie w nich ży�
wot wieczny, a one składają świadectwo o mnie; do mnie zaś przyjść
nie chcecie, aby mieć żywot« powiedział Jezus. Jan 5,39.

Dla dalszego wyjaśnienia wieloznacznej symboliki spożywania ba�
ranka polecamy 5. rozdział książki Odrodzenie i reformacja, dostępnej
w Wydawnictwie Botschaft für unsere Zeit.

32



rodzenia, aktem oczyszczenia, bez którego nie może
mieć miejsce ani przebaczenie, ani wyzwolenie z niewoli.

Choć Izraelita wyznawał swój grzech pod koniec dnia,
kolejny dzień zastawał go wciąż w takiej samej niewoli,
jak gdyby w ogóle nigdy nie uczynił żadnego wyznania.
Podobnie i my, jeżeli wyznajemy nasze czyny, a następ�
nie przekonujemy się, że wciąż pozostajemy w ich niewo�
li, wiemy, że nie zostaliśmy oczyszczeni z problemu, a
więc również nie otrzymaliśmy przebaczenia.

Reformacja

Po odrodzeniu następuje proces reformacji. Jest ona,
jak informuje nas wcześniej przytoczona wypowiedź,
»reorganizacją, zmianą poglądów i wyobrażeń, nawyków
i praktyk«. Proces ten nie może prawdziwie się rozpo�
cząć, dopóki znajdujemy się jeszcze w niewoli starego
władcy, albowiem cały ten czas przebywamy w szkole
Szatana, gdzie dalecy jesteśmy od zmiany złych poglą�
dów i wyobrażeń, nawyków i praktyk, lecz gdzie codzien�
nie coraz bardziej się w nich pogłębiamy. Najpierw musi
nastąpić wyzwolenie z niewoli, które jest bazą dla nastę�
pującej po nim reformacji.

Rozważmy to ponownie na tle historii wyjścia Izraeli�
tów z Egiptu. Będąc w niewoli nie mogli uczyć się wznio�
słych zasad prawa, aby w ten sposób rozstać się z wielo�
ma złymi nawykami wypełniającymi ich życie. Reeduka�
cja rozpoczęła się dopiero po opuszczeniu tego kraju
ciemności i trwała tak długo, jak długo żyli. Zauważmy, że
w chwili wyjścia z Egiptu nie osiągnęli oni od razu ziemi

33



obiecanej. Podobnie w momencie naszego odrodzenia
nie jesteśmy jeszcze przygotowani, by wejść do Króle�
stwa niebieskiego.

Rozważanie różnych aspektów dzieła reformacji nie
wchodzi w zakres niniejszego studium, jako że wyczer�
pująco uczynione to zostało w książce pt. Odrodzenie i
reformacja. Kwestia, którą chcemy się tutaj zająć, to fakt,
że istnieje takie wyznanie winy, które może być przyjęte
i które prowadzi do odrodzenia, oraz istnieje ciąg możli�
wych do przyjęcia wyznań, które rozpoczynają i konty�
nuują proces reformacji. Dlatego też w dalszej części ni�
niejszej publikacji zajmiemy się studium na temat tego
wyznania, które odnosi się do dzieła reformacji, a które
należy odróżnić od wyznania prowadzącego do odrodze�
nia.

O ile prawdą jest, że proces reformacji jest reorgani�
zacją i zmianą wyobrażeń i poglądów oraz wynikających
z nich nawyków i praktyk, nie powinniśmy błędnie my�
śleć, że nie ma w nim już miejsca na oczyszczenie. Prze�
ciwnie, konieczne jest dalsze oczyszczanie, którego po�
trzeba pojawia się w następujący sposób:

Niewłaściwe poglądy i wyobrażenia znajdujące się
jeszcze w umyśle dostrzegane są przez diabła jako teren,
na którym może on wzbudzać w ludziach niewłaściwego
ducha i niewłaściwą postawę. Te z kolei wywołują nie�
właściwe uczucia takie jak: złość, chęć rywalizacji, za�
zdrość, zawiść itp., które w końcu są źródłem niewłaści�
wych czynów.

Znakomity przykład tego właśnie problemu odnajduje�
my w doświadczeniu zboru apostolskiego. Jest ono
szczególnie znaczące, albowiem w zborze tym, tak peł�

34



nym potężnej mocy Ducha, najmniej można by się spo�
dziewać pojawienia się problemów, pomimo że i tam się
one pojawiły. Wkrótce po dniu Pięćdziesiątnicy dały się
słyszeć skargi Greków na Hebrajczyków, z powodu rze�
komo niesprawiedliwej dystrybucji środków materialnych
dla wdów. Opis tych wydarzeń znajduje się w Dziejach
Apostolskich 6,1. »A w owym czasie, gdy liczba uczniów
wzrastała, zaczęło się szemranie Hellenistów przeciwko
Żydom, że zaniedbywano ich wdowy przy codziennym
usługiwaniu.«

W umysłach i sercach Greków wzbudziły się silne
uczucia. Można by się dziwić, jak było to możliwe, skoro
zostali oni uwolnieni spod władzy pana grzechu, a serca
ich wypełnione zostały miłością Chrystusa. Doszło do te�
go, gdyż proces reformacji nie osiągnął jeszcze punktu,
w którym mogliby oni być wyzwoleni z błędnych wyobra�
żeń i poglądów nabytych w starej szkole Szatana. Diabeł
doskonale zdawał sobie sprawę z istnienia tych rzeczy w
ich życiu i rozumiał, że może je wykorzystać, prowokując
grzeszne uczucia i reakcje, prowadzące z kolei do grze�
sznych czynów.

Zajście to jasno opisane zostało w książce The Acts of
the Apostles 87.88 (por. Działalność apostołów 54). »Ser�
ca nawróconych dzięki działalności apostołów złagodnia�
ły i zjednoczyły się w chrześcijańskiej miłości. Pomimo
wcześniejszych uprzedzeń żyli teraz we wzajemnej zgo�
dzie. Szatan wiedział, że tak długo, jak długo istniała ta
jedność, nie zdoła powstrzymać postępu prawdy Ewan�
gelii; starał się więc wykorzystać dawne sposoby myśle�
nia w nadziei, że pomogą mu one wywołać niezgodę w
zborze.«

35



Jak trwałe i mocne jak wieczne skały s� Boże obietnice,

które nas oczyszcz�, jak wody tego górskiego potoku.



Podkreślmy jeszcze raz fakt, że o ile z odrodzeniem
wiąże się wielkie dzieło oczyszczenia człowieka, zaszcze�
piające dosłownie życie Chrystusa w jego upadłą naturę,
nie usuwa ono jeszcze każdego problemu. Gdyby tak
było, reformacja byłaby zbędna. Nadal jednak istnieje po�
trzeba dalszego oczyszczenia, a związane z nim przeba�
czenie w każdym przypadku uwarunkowane jest wła�
ściwym wyznaniem winy.

Studium na ten temat ukazuje, że w życiu chrześcijani�
na istnieje potrójny problem. Przede wszystkim tworzą go
pozostałe ze starego życia błędne wyobrażenia i poglądy,
które prześladują człowieka tak długo, dopóki pod
wpływem Ducha Bożego nie zostaną dostrzeżone i po�
prawione. Gdy ulegamy pokusie, stają się one gruntem
dla złych uczuć i postaw doprowadzając z kolei do złych
czynów, które są końcowym rezultatem tego łańcucha
przyczyn i skutków.

Należy zrozumieć, że w życiu najbardziej rzuca się w
oczy rezultat końcowy — czyli złe uczynki. Trochę trud�
niej rozpoznać jest kryjące się za nimi złe uczucia. Naj�
trudniej jednak dostrzec jest niewłaściwe poglądy i wyo�
brażenia, które są źródłem tego wszystkiego. Znakomi�
tym przykładem jest tutaj doświadczenie dwunastu apo�
stołów, którzy przebywali z Chrystusem aż do ukrzyżowa�
nia, cały czas jednak hołdując utrwalonemu przekonaniu,
że Mesjasz, w którego tak bardzo wierzyli, zapoczątkuje
chwalebną erę Izraela. Ten błędny pogląd natchnął ich
duchem rywalizacji i współzawodnictwa, który stał się z
kolei motorem złych czynów.

O ile Zbawiciel mógł przebaczyć im czyny i oczyścić
ich ze złych uczuć, nie był w stanie natychmiast uwolnić

37



ich od błędnych poglądów i wyobrażeń, które stanowiły
podstawę całego problemu. Potwierdzenie na to znajdu�
jemy w Ewangelii Jana 13,1�17. Jest to opis wydarzeń
związanych z wieczerzą Pańską i umywaniem nóg, gdy
Pan po raz ostatni przed ukrzyżowaniem spotkał się ze
Swymi uczniami. Przyszli oni na ucztę pełni wszelkiego
rodzaju złych uczuć. Każdy z nich zazdrosny był o szansę
pozostałych na objęcie najwyższych miejsc w królestwie.
Zazdrość, nienawiść i rywalizacja miotały nimi stanowiąc
w tym czasie sedno ich życia.

Jezus, który pragnął oczyścić ich z tego wszystkiego,
osobiście każdemu z osobna umył nogi. Wiedział jednak,
że nawet to nie zmieni jeszcze ich błędnych poglądów na
temat Jego Królestwa. Czynność ta nie była jedynie fi�
zycznym obmyciem. Jej celem było oczyszczenie ich
grzesznego stanu, w którym się wówczas znajdowali.
Miało to być duchowe oczyszczenie, czego dowodzą
słowa Jezusa wypowiedziane po umywaniu nóg: »Teraz
jesteście czyści, lecz nie wszyscy.« Jan 13,10.

Jezus umył nogi wszystkm i każdy z nich był czysty,
dlatego też, gdyby chodziło tu wyłącznie o fizyczne oczy�
szczenie, stwierdziłby po prostu, iż wszyscy są czyści, nie
czyniąc wyjątku w stosunku do jednego, którym był Ju�
dasz. Jezus ». . . wiedział bowiem, kto ma Go wydać; dla�
tego rzekł: Nie wszyscy jesteście czyści.« Jan 13,11. Nie�
czystość Judasza była nieczystością duchową, skąd wie�
my, że prawdziwym celem Zbawiciela w akcie umywania
nóg było zmycie złego ducha z ich serc.

Dlatego też napisane jest: »Gdy Jezus opasał się
prześcieradłem, zamierzając umyć im nogi, pragnął czy�
nem tym oczyścić ich serca z wyobcowania, zazdrości i

38



dumy. Miało to znacznie szerszy wymiar, niż obmycie ich
nóg z kurzu.« The Desire of Ages 646 (por. Życie Jezusa
512).

Jego własne słowa dowodzą, iż zamiar jego został
spełniony: »Jesteście czyśck »Duma i szukanie swego
wywołują podziały i nienawiść, lecz wszystko to Jezus
zmył, obmywając ich nogi. Uczucia uległy zmianie tak, że
Jezus patrząc na nich mógł powiedzieć: >Jesteście czyś�
ci<. Teraz dopiero nastąpiło zjednoczenie serc i wzajem�
na miłość. Stali się pokorni i skłonni do przyjmowania na�
uki. Z wyjątkiem Judasza każdy był gotów odstąpić dru�
giemu najwyższe miejsce. Teraz z poddanymi i wdzię�
cznymi sercami mogli przyjąć słowa Chrystusa.« tamże.

Z powyższego cytatu wynika bardzo wyraźnie, że Zba�
wiciel jest w stanie oczyścić nas ze złych uczuć i przeba�
czyć nam wynikłe z nich złe czyny, niekoniecznie będąc
w stanie natychmiast zmienić kryjące się za nimi błędne
wyobrażenia i poglądy. W czasie umywania nóg ucznio�
wie zostali oczyszczeni z owych złych uczuć i niewła�
ściwego ducha, podczas gdy nie zostali jeszcze uwolnie�
ni ze swych fałszywych wyobrażeń. Dowodzi tego ich za�
chowanie się wkrótce po zaaresztowaniu Chrystusa w
ogrodzie Getsemane. Wtedy to znów działali zgodnie z ty�
mi mylnymi poglądami, które żywili przez tak długi czas,
a które przyniosły im tak wiele kłopotów. Oczywiście
nadejdzie czas, gdy Pan jest w stanie ukazać nam w koń�
cu błędną naturę posiadanego poglądu i wyzwolić nas z
niego, lecz w międzyczasie, podczas procesu reformacji,
może On oczyścić nas od złego ducha i przebaczyć nam
złe czyny, gdy tylko zostaną we właściwy sposób wyzna�
ne. Takie wyznanie nie może być jedynie wyznaniem

39



popełnionego zła. Musi to być również wyznanie niewła�
ściwego ducha, którego posiadamy. To duch czyni nas
takimi, jakimi jesteśmy; czy to grzesznymi, czy posłu�
sznymi.

Tak jak dzieło odrodzenia zostało wyraźnie ukazane w
lekcji poglądowej zawartej w służbie paschalnej, tak i pro�
ces oczyszczenia dokonywanego podczas reformacji po�
dany został w formie takiej lekcji w codziennej służbie
świątynnej. Podkreślmy to po raz kolejny, że o ile pomię�
dzy dziełem oczyszczenia dokonywanym w momencie
odrodzenia, a oczyszczeniami podczas reformacji istnie�
je duże podobieństwo, nie wolno ich ze sobą mylić. Róż�
nice istniejące pomiędzy nimi są bardzo wyraźne. Odro�
dzenie jest śmiercią pierworodnego i zastąpieniem go ży�
ciem i naturą Chrystusa; reformacja zaś jest wykryciem i
usunięciem złych poglądów i wyobrażeń, nawyków i prak�
tyk, wraz z wynikającymi z nich złymi uczuciami. Próżnia
pozostawiona po ich usunięciu musi zostać wypełniona
bogactwem łask Ducha.

Innymi słowy, Pascha nie może być ilustracją codzien�
nego chrześcijańskiego doświadczenia, ani też codzien�
na służba w świątyni nie powinna być traktowana jako
lekcja poglądowa odrodzenia. W dalszym toku naszego
studium na temat właściwego wyznania zobaczymy, jak
odnosi się ono do reformacji w codziennym naszym ży�
ciu. To, o czym teraz studiujemy osiągalne jest wyłącznie
dla tych, którzy posiedli już błogosławieństwo wyzwole�
nia z niewoli i duchowo opuścili Egipt.

40



W świątyni

W 3. Mojżeszowej 4 znajdujemy opis służby, dzięki któ�
rej pokutujący grzesznik znajdował przebaczenie i
oczyszczenie w swym codziennym doświadczeniu. Zna�
my wszyscy proste czynności tej ceremonii. Można je
łatwo przeczytać, zrozumieć oraz się ich nauczyć. By jed�
nak nabrały dla nas rzeczywistej wartości, musimy naj�
pierw poznać i zastosować ich duchowe znaczenie. Za�
nim rozpoczniemy poszukiwanie płynących z nich lekcji
duchowych oraz ich zastosowania, przypomnijmy niektó�
re proste fakty. W 3.Mojżeszowej 4 przedstawiona zo�
stała instrukcja postępowania w przypadku nieświado�
mego przestąpienia któregoś z Bożych przykazań przez
kapłana (w. 3�12), przez zgromadzenie (w. 13�21), naczel�
nika rodu (iv. 22�26), czy też kogokolwiek z prostego ludu
(w. 27�35). W każdym przypadku należało przynieść do
bram świątyni ofiarę, wyznać nad jej głową grzech, zabić
ją, oraz zebrać jej krew do naczynia. W pierwszych
dwóch przypadkach, kapłana i całego zgromadzenia,
krew wnoszona była do miejsca świętego i siedem razy
kropiona przed zasłoną, oraz pomazywana na czterech
rogach ołtarza do kadzenia. Pozostała część była wyno�
szona i wylewana u podstawy ołtarza do całopalenia.
Ciało ofiary, po spaleniu na tymże ołtarzu tłuszczu i ne�
rek, wynoszone było poza obóz i palone. W przypadku
jednak zarówno naczelnika rodu, jak i kogokolwiek z lu�
du, krew nie była wnoszona do wnętrza przybytku, lecz w
całości wylewana u podstawy ołtarza do całopalenia;
ciało zwierzęcia również nie było wynoszone poza obóz
i palone jak w przypadkach poprzednich.

41



3. Mojżeszowa 4 nie podaje żadnej informacji na temat
tego, co w tym przypadku czyniono z ciałem zwierzęcia,
lecz informuje nas o tym 3.Mojżeszowa 6,25�30 i 10,
16�20. Znajdujemy tu opis prawa ofiarniczego za grzech,
który jest tematem 3. Mojżeszowej 4. Czytamy tam, że w
przypadkach, gdy krew nie była wnoszona do świątyni,
ciało ofiary musiało zostać spożyte przez kapłanów. W
ten sposób grzech wnoszony był do świątyni poprzez
kapłanów. Wszystko to miało uczyć wielkich prawd na te�
mat oczyszczenia z grzechu. Służba codzienna miała za
zadanie pouczyć tamten lud, jak też Ciebie i mnie o tym,
co wiązało się z możliwym do przyjęcia wyznaniem.
Mając zatem przed oczami te fakty, oraz pomoc i prze�
wodnictwo Ducha Proroctwa, poszukajmy prawdziwego
ich znaczenia i związanych z tym błogosławieństw.

Pierwszym i oczywistym faktem jest to, że służba świą�
tynna dodana została z powodu grzechu, aby mógł on
zostać usunięty z grzesznika i przeniesiony do świątyni.
Grzech, o którym mowa w 3. Mojżeszowej 4 był grzechem
nieświadomym. W tym momencie jasne jest, że dopóki
grzech ten pozostawał w nieświadomości, nie można
było z nim nic zrobić. Gdy jednak został poznany, jak
stwierdzają to wiersze 14,23 i 28, wtedy można go było
wyznać. Objawienie ludziom grzechu i przekonanie ich o
nim jest dziełem Ducha Świętego, albowiem »gdy On
przyjdzie, przekona świat o grzechu i o sprawiedliwości i
o sądzie.« Jan 16,8. Jeśli człowiek nie oprze się temu
przekonaniu, doprowadzi go ono do pokuty, która rów�
nież jest darem Bożym przez działanie Ducha Świętego.
»Tego wywyższył Bóg prawicą Swoją, jako Wodza i Zba�
wiciela, aby dać Izraelowi możność upamiętania się i od�

42



Ołtarz do całopalenia
co



puszczenia grzechów.« Dzieje Apostolskie 5,31. »Tak sa�
mo, jak niemożliwe jest otrzymanie przebaczenia bez
Chrystusa, tak samo niemożliwa jest pokuta i obudzenie
sumienia, bez Jego Ducha.« Steps to Christ 26 (por. Dro�
ga do Chrystusa 29). W ten sposób, przez natchnioną Du�
chem służbę Słowa, człowiek doprowadzony jest do miej�
sca, gdzie widzi, iż określona rzecz w jego życiu jest grze�
chem i musi zostać usunięta.

Jeśli jednak, i to jest tu punktem kluczowym, posiada
on prawdziwe zrozumienie nauki o Zbawieniu, zda sobie
sprawę, że jego problem jest znacznie szerszy i daleko
wykracza poza to co uczynił. Pozna, że czyn faktycznie w
ogóle nie stanowi tu problemu. Nie to, co czyni stanowi
realny problem, ale to, czym jest. Należy mocno podkre�
ślić, że zrozumienie prawdziwej natury problemu jest
sprawą zasadniczą dla dokonania faktycznie możliwego
do przyjęcia wyznania winy przed Bogiem. Jeśli grze�
sznik przychodzi do świątyni mając na uwadze tylko to,
co uczynił, i prosi o przebaczenie tylko tego, z pewnością
nie odejdzie ani oczyszczony ani też nie otrzyma przeba�
czenia.

Prawdziwy problem człowieka stanowi jego grzeszność
— to, jakim jest, ów duch będący w nim źródłem wszy�
stkich złych czynów. Jest to bezpośredni, wymagający
pilnego rozwiązania problem; lecz trzeba pamiętać, że za
nim kryje się jeszcze korzeń złych poglądów i wyobrażeń,
który jest wykorzystywany przez Szatana. Chociaż nie
można jeszcze rozpoznać jego prawdziwej natury, to każ�
de pojawienie się tego niewłaściwego ducha i wynika�
jących z niego złych czynów będzie dla nas wskazaniem,
że konieczne jest badanie serca, aby odnaleźć w nim za�

44



sadniczy problem. Jest to trudne zadanie, gdyż bardzo
ludzką rzeczą jest kurczowe trzymanie się wypielęgno�
wanych przez siebie poglądów i opinii.

O ile jednak niemożliwą jest rzeczą ujrzeć natychmiast
swe błędne poglądy czy wyobrażenia, które są źródłem
wszystkich problemów, można rozpoznać złego ducha,
którego diabłu udało się w nas wywołać, pamiętając je�
dnocześnie, że dopóki nie zostanie on usunięty, złe czyny
nadal będą się powtarzały. Z tego ducha musimy zostać
oczyszczeni i wyzwoleni, tak jak apostołowie w przed�
dzień ukrzyżowania.

Dopiero wtedy, gdy zostanie on usunięty, będzie rów�
nież rozwiązana kwestia uczynków. Wydaje się jednak,
że większość ludzi zainteresowana jest wyłącznie tym, co
czyni, zupełnie nie dostrzegając faktu, że ich uczynki
objawiają jedynie to, czym są. Bóg chce, aby owoce na�
szego życia pokazywały nam kim jesteśmy. Jeśli nie ma
innych sposobów, drzewo zawsze można ostatecznie zi�
dentyfikować po owocach, które rodzi. Nie dajmy się tu
zwodzić. Uczciwie popatrzmy na uczynki naszego życia
i odczytajmy w nich precyzyjne objawienie tego, czym
faktycznie jesteśmy.

Natchnione słowa wyraźnie potwierdzają tę prawdę:
»Pokusa wiodąca człowieka do upadku w grzech, nie
wywołuje po raz pierwszy tego zła, przez które się przeja�
wia, ale odkrywa, tylko to, co już od dawna było utajone w
sercu. Jak człowiek >myśli w swym sercu, takim jest<;
gdyż z serca >tryska źródło życia*. (Przypowieści Salomo�
na 23,7 tłum. Króla Jakuba 4,23).« Thoughts from the
Mount of Blessing 60 (por. Nauki z góry błogosławienia
60).

45



Ponieważ to co czynimy jest jedynie owocem tego,
czym jesteśmy, znaczy to, że niemożliwą jest dla nas
rzeczą czynić dobro, o ile wcześniej nie staniemy się do�
brymi. Jest to tak fundamentalna i ważna prawda, że
pominięcie jej równa się z pominięciem całego poselstwa
sprawiedliwości, co wiąże się z kolei z tym, że nigdy nie
uczynimy właściwego wyznania będącego warunkiem
otrzymania oczyszczenia i przebaczenia. Prawda ta jest
w Słowie Bożym wyraźnie stwierdzona i z naciskiem
przez nie nauczana. Faktycznie ». . . żadnej prawdy Bi�
blia nie uczy wyraźniej od tej, że to co czynimy jest skut�
kiem tego, czym jesteśmy . . .« Education 146 (por. Wy�
chowanie 63).

O ile prawdą jest, że słowa te stosują się przede wszy�
stkim do człowieka nienawróconego, mają one również
swoje zastosowanie do stanu człowieka po odrodzeniu.
Wierzący, który został wykupiony z mocy pana grzechu,
teraz posiada w sobie nie tylko doskonałą Boską naturę
życia Chrystusa, lecz również upadłą, grzeszną, ludzką
naturę, której nie należy utożsamiać z panem grzechu —
zamysłem ciała, który jest wrogością przeciwko Bogu i
nie może Mu się poddać, a który został usunięty podczas
wyzwolenia z niewoli.

Nasza ludzka natura otrzymała ogromną ilość złego
wykształcenia w postaci złych poglądów i wyobrażeń,
które tak bardzo w nas wrosły, i które w takim stopniu, w
jakim istnieją, określają to, czym jesteśmy. To samo doty�
czy niewłaściwego ducha i wszelkich złych uczuć rozwi�
jających się na ich bazie. Tak więc, gdy przy okazji oma�
wiania dzieła reformacji mówimy o tym, czym jesteśmy,
nie mamy na myśli ciała, które pozostaje grzeszne przez

46



całe nasze życie. Nie mówimy też o otrzymanej przez nas
od Szatana za pośrednictwem Adama duchowej naturze
grzechu, która zostaje usunięta podczas nowonarodze�
nia i zastąpiona czystą naturą Chrystusa. Odnosimy się
do umysłu, do intelektu, oraz do powstających w nim na
bazie niewłaściwych wyborów, jakich dokonujemy —
złych uczuć i ducha.

Oznacza to, że jako chrześcijanie, będący uczestnika�
mi Boskiej natury, będziemy czynili wiele dobra i manife�
stowali pewne piękne cechy charakteru, lecz czasami
przekonamy się, że czynimy zło, jeśli tylko pozwolimy,
aby diabeł wykorzystał niezreformowane obszary nasze�
go życia. Należy podkreślić, że chociaż istotnie posiada�
my złe poglądy i wyobrażenia, nie musimy grzeszyć, gdyż
tak bardzo możemy uczynić Pana naszą mądrością i na�
szym przewodnikiem, że pozostaniemy bezpieczni. Jeśli
jednak pozwolimy diabłu, by rozwinął w nas złego ducha,
wówczas dopóty, dopóki będzie się on w nas znajdował,
z pewnością czynić będziemy zło.

Być może niejednemu Czytelnikowi te różnice i podo�
bieństwa wydadzą się skomplikowane, szczególnie w
świetle tego dość krótkiego wyjaśnienia. Niniejsze stu�
dium jednak jest zbyt wąskie, aby zająć się innymi aspek�
tami tego problemu. Jego zadaniem jest raczej stać się
praktycznym przewodnikiem dla nawróconych chrześci�
jan pokazując co czynić, gdy popadną w grzech, oraz po�
kazać, w jaki sposób problem ten zostaje rozwiązany na
drodze właściwego wyznania. Dla szerszego i bardziej
szczegółowego wyjaśnienia całego tematu ponownie po�
lecamy przestudiowanie książki Odrodzenie i reformacja.

Ofiara opisana w 3. Mojżeszowej 4 była ofiarą za grze�

47



chy nieświadome, popełnione przez kapłanów, zgroma�
dzenie, naczelnika rodu, czy przeciętnego człowieka spo�
śród ludu. Niezaprzeczalnym faktem jest to, że gdy
człowiek doświadcza nowonarodzenia, Pan usuwa cały
katalog grzechów i zła, zastępując je Swą własną spra�
wiedliwością. Nadal jednak pozostaje jeszcze wiele sfer
w naszym życiu, z których niewłaściwości nie zdajemy
sobie jeszcze w tym czasie sprawy. Są to grzechy nie�
świadome, które Pan przykrywa Swą przypisaną nam
sprawiedliwością, jednocześnie niestrudzenie starając
się przyprowadzić nas do miejsca, gdzie ujrzymy ich
prawdziwą naturę.

Nikt nie może wyznać grzechu dopóki nie jest świado�
my jego istnienia w swym życiu. Najpierw musi go ujrzeć
i przekonać się o jego grzeszności. Tylko wtedy może go
wyznać i odrzucić. Jest to dzieło Ducha Świętego, który
stara się czynić to poprzez Słowo. Zbyt często jednak, jak
miało to miejsce w przypadku apostołów za dni Chrystu�
sa, nie udaje Mu się tego osiągnąć. Choć Chrystus spę�
dził z nimi trzy i pół roku próbując nauczyć ich bezpośred�
nio Swym słowem prawdy na temat Swego królestwa, nie
zdołał odmienić ich umysłów.

To, czego nie udało się dokonać Słowu, osiągnięte mu�
si zostać za pomocą innych metod — mimo, że są one dla
człowieka bardziej bolesne i upokarzające. Drugim stoso�
wanym przez Boga sposobem jest odczekanie, aż nieu�
niknione próby i pokusy wywiodą utajone zło z zakamar�
ków serca, jak miało to miejsce w przypadku pierwszych
uczniów Jezusa.

Nawet wtedy jednak wysiłki Pana często zawodzą,
gdyż człowiek, który znajduje się w obliczu rzeczywistego

48



problemu skłonny jest winić zań wszystkich poza sobą.
Przekonany jest, że to ktoś inny wzbudza w nim ducha
złości, zazdrości, czy nienawiści. Zamiast być wdzię�
cznym za pojawienie się takiej sytuacji, która umożliwia
mu ujrzenie siebie takim, jakim jest, wini tę drugą osobę
za swoje kłopoty mówiąc jej i innym, że gdyby tylko nie
czynili w stosunku do niego tego co czynią, wtedy i on nie
reagowałby w ten sposób. Jasno ukazują to następujące
słowa:

»Stale obwiniasz okoliczności, co równa się z szuka�
niem winy w opatrzności. Ciągle szukasz kogoś lub cze�
goś, aby uczynić go swoim kozłem ofiarnym, na którym
mógłbyś złożyć własną winę za to, że znalazłeś się w sta�
nie pełnym uczuć i słów niegodnych chrześcijanina. Za�
miast szukać błędu w sobie, krytykujesz okoliczności i
okazje, które wywiodły z twego charakteru cechy leżące
pod powierzchnią w uśpieniu, dopóki nie powstanie coś,
co je zmąci i pobudzi do życia i działania. Wtedy to
ujawniają się one w całej swej brzydocie i sile.« Testimo�
nies for the Church II, 571.

Jakże tragiczne jest to, że w taki właśnie sposób ludzie
reagują na trudy i presje życia; gdyż to właśnie, co
mogłoby przynieść im zasadnicze objawienie samego
siebie, zostaje użyte do wzmożenia zła. Obyśmy zawsze
unikali takich reakcji. Postanówmy, że obiektem naszego
zainteresowania i badania będzie nie to jak inni oddzia�
ływują na nas, lecz nasze własne reakcje na to działanie.
Zawsze pamiętajmy, że nie będziemy sądzeni za czyny
inych przeciwko nam, lecz za nasze na nie reakcje.

Jeśli nauczymy się przyjmować taką postawę wobec
wszystkich prób życia, wtedy każde pojawienie się w nas

49



ducha nieprawości odbierzemy jako objawienie czegoś,
co w nas istnieje, czego obrazem jesteśmy na tym szcze�
gólnym obszarze naszego życia. Będzie to dla nas wska�
zaniem, że dopóki posiadamy w sobie tę rzecz, z pew�
nością będziemy również źle postępowali, gdyż czyny na�
sze są tylko owocem tego, czym jesteśmy. Skłoni nas to
do udania się przed oblicze Pana, aby On usunął korzeń
znajdującego się w nas problemu.

Tak oto wierzący wie, że jego problemem jest nie tylko
to, co czyni, ale to, czym jest w swej naturze. Rozumie, że
zaprzestanie on złych czynów dopiero wtedy gdy istnie�
jące w nim złe życie grzechu zostanie usunięte. Z rados�
nym sercem przyjmuje również fakt, że służba w świątyni
w pełni zaspokoić może te potrzeby. Ma świadomość, że
jeśli wyznaje swój grzech, Bóg jest wierny i sprawiedliwy,
by mu przebaczyć i oczyścić go ze wszelkiej nieprawości,
którą ujrzał i we właściwy sposób wyznał.

Teraz więc, odczuwając skruchę za objawione przez
Ducha Świętego zło, zdolny jest on uczynić pełne i możli�
we do przyjęcia wyznanie u drzwi świątyni. Nie przycho�
dzi tam drżący i pełen strachu, ponieważ wie, że Pan tyl�
ko czeka, by przyjąć jego grzech i obdarzyć go całkowicie
nowym życiem. Nie przychodzi on także w sposób lek�
ceważący czy beztroski, lecz przepełniony głęboką skru�
chą, która zawsze poprzedza prawdziwą pokutę.

Przy ołtarzu

Przekonany o swym grzechu, skruszony człowiek przy�
chodzi teraz do ołtarza do całopalenia będącego symbo�

50



lem krzyża, gdzie oczekuje go kapłan. Znając swoją
potrzebę zarówno oczyszczenia, jak i przebaczenia wie,
że tu właśnie znajdzie wszystko, czego mu potrzeba, pod
warunkiem, że wypełni proste wymogi wyznania winy,
które Bóg może przyjąć.*

W służbie świątynnej wymogi te zostały wyraźnie uka�
zane, szczególnie gdy patrzymy na nią w świetle Ducha
Proroctwa, gdzie czytamy: »Krew przedstawiająca utra�
cone życie skazanego na śmierć grzesznika, którego
winę poniosło zwierzę ofiarne, wnosił kapłan do miejsca
świętego i kropił nią przed zasłoną, za którą znajdowała
się arka zawierająca zakon przekroczony przez grzeszni�
ka. Poprzez tę ceremonię grzech symbolicznie przeno�
szony był przez krew do świątyń i.« The Great Controversy
418 (por. Wielki bój 338). Świątynia wraz z jej służbą była
jedynie obrazowym przedstawieniem. To, co tutaj znajdu�
jemy było symboliką, nigdy zaś rzeczywistością. Prawdzi�
we rzeczy znajdują się w niebiańskiej świątyni, w jej
kapłaństwie i służbie. Jednak symbol ten był tak dokładny
i zupełny, że czytamy: »To, co symbolicznie pełniono w
ziemskiej świątyni, odbywa się rzeczywiście w świątyni
niebieskiej.«tamże 420 (340).

Dlatego też jedyny możliwy do wyciągnięcia z tego
wniosek brzmi: cokolwiek przedstawiała krew w służbie
symbolicznej, tego literalne wypełnienie odnajdziemy w
prawdziwej świątyni w niebie. A co symbolizowała krew,
według jasnej i wyraźnej wypowiedzi? Symbolizowała
ona »utracone życie grzesznika«.

* Zobacz appendix, str. 94.

51



Powyższy cytat jest jednym z wielu, które objawiają
rzeczywistą prawdę na temat grzechu. Zwykle mówimy o
winie grzesznika, lecz wina jest jedynie skutkiem grze�
chu, nie zaś grzechem jako takim. Mówimy o czynach
grzechu, lecz są one jego owocem, a nie nim samym. Od�
nosi się to również do zapisu grzechu. Sam zapis nie jest
grzechem, albowiem grzech jest życiem grzesznika; tym,
czym jest on sam, jego nieprawością i jego grzesznością.
Dowodzą tego powyższe słowa, które wyraźnie mówią, że
grzech wnoszony jest do świątyni poprzez wniesienie tam
życia grzesznika.

Sprawą podstawową dla naszego zbawienia jest wła�
ściwe zrozumienie tego, co natchnieni pisarze rozumieli
pod słowem »grzech«, ponieważ »odpuszczenie i usunię�
cie grzechu, jest dziełem, które ma być dokonane«. The
Great Controversy 418 (por. Wielki bój 338). Grzech zaś,
jak przeczytaliśmy to przed chwilą, nie jest owocem ży�
cia, lecz samym życiem grzesznika.

Dlatego też, gdy w rzeczywistości przychodzimy i wy�
znajemy nie tylko winę za nasze grzechy, ale samo
grzeszne życie, które je spowodowało, zostaje ono prze�
niesione z nas do świątyni, przez co grzesznik uzyskuje
nie tylko przebaczenie, lecz doświadcza również oczysz�
czenia.

Jeśli nie rozumiemy, że jest to faktyczne przeniesienie
samego grzesznego życia do świątyni, jeżeli nie dostrze�
gamy tego w związanej z grzechem służbie — wtedy
wszystko to nie przedstawia dla nas żadnej mocy ani war�
tości, żadnej zasługi i zbawienia. Jak bardzo cenny i
wspaniały jest to dar objawiają słowa »utracone życie
grzesznika«; rozważmy je starannie. O jakim życiu grze�

52



sznika jest tu mowa? Czy jest to jego cielesna, ludzka na�
tura? Aby zrozumieć to pytanie, zwróćmy się do innego
tekstu biblijnego. Paweł powiedział: »Z Chrystusem je�
stem ukrzyżowany« Galacjan 2,20. Czy mówiąc te słowa
naprawdę miał na myśli swoją śmierć? Czy może jest to
raczej przenośnia, piękna retoryka? Nie, bynajmniej —
on naprawdę miał na myśli swoją rzeczywistą śmierć.

Czy naprawdę jednak zawisł na krzyżu wraz z Chrystu�
sem? Czy jego życie przestało istnieć i czy naprawdę
złożony został do grobu?

Nie, nie to miał on na myśli, ponieważ nie odnosił się
do swojego fizycznego ciała i krwi, lecz do grzesznego ży�
cia, złej skłonności, charakteru Szatana, który był w nim.
To ono zostało ukrzyżowane i usunięte.

Jest niezaprzeczalną prawdą, że w tym miejscu Paweł
odnosił się przede wszystkim do momentu nowonarodze�
nia, nawrócenia się z królestwa Szatana do królestwa Bo�
żego. To życie, które w nim umarło było rzeczywistym pa�
nem grzechu, starym człowiekiem, zamysłem ciała, trą�
dem, starym mężem i kamiennym sercem, jak jest ono
różnie nazywane. Jako że o to tu przede wszystkim cho�
dziło, znajdą się tacy, którzy zakwestionują użycie tego
wiersza dla zilustrowania procesów mających miejsce
podczas reformacji. Choć wiersz ten nie stosuje się bez�
pośrednio do tego dzieła, związana z nim zasada jest
ważną ilustracją zabrania życia z wierzącego podczas
służby codziennej.

Należy tu podkreślić, iż tam, gdzie mowa jest o
usunięciu z grzesznika jego utraconego życia, nie chodzi
o symbol czy pozór, lecz o wydarzenie, które dosłownie
w życiu następuje. Nie można wyrazić słowami siły tego

53



ŚWIĄTYNIA l ZAWARTA W NIEJ NAUKA NA TEMAT WYZNANIA, KTÓRE MOŻE BYĆ PRZYJĘTE

Namioty



1. Poprzez studium Słowa Bożego, próby i pokusy
nadchodzi objawienie i przekonanie o nieznanym do
tej pory grzechu. Wierzący uświadamia sobie, że rze�
czywistym problemem nie jest tu grzeszny czyn, lecz
duch znajdującego się w nim zła, który jest źródłem
kłopotów. Wie on, że dopóki nie zostanie z niego o�
czyszczony, nie może zaprzestać popełniania tego
grzechu, lecz nadal będzie go czynił.

2. Wie on, że jego potrzeba przebaczenia i oczysz�
czenia zostanie w pełni zaspokojona u drzwi świątyni
kiedy złoży on tam możliwe do przyjęcia wyznanie.
Tak więc udaje się do świątyni z silną wiarą, że Pan
uczyni to, co uczynić obiecał.

3. Bardzo konkretnie wyznaje on, że problemem jego
jest zły duch, który w nim mieszka. Oddaje go Panu,
który zabiera go od wierzącego i powstałą próżnię
wypełnia łaskami Ducha Świętego.

4. Wtedy wraca on do domu jako całkowicie odmie�
niony człowiek. Teraz, na tym obszarze, który został
oczyszczony posiada on moc, by wybrać, czy będzie
grzeszył, czy nie.

5. To, co tego człowieka zanieczyszczało — jego
utracone życie — znajduje się w świątyni, powodując
jej zanieczyszczenie tak, że z kolei ona wymaga o�
czyszczenia. Oczyszczenie jednostki jest zanieczy�
szczeniem świątyni.

6. Sprawozdanie tych wszystkich kroków zachowy�
wane jest w niebie i według niego będzie rozstrzy�
gnięte w wielkim dniu sądnym, co się stanie z
grzechem. Albo powróci on do grzesznika, albo u�
mieszczony zostanie na koźle ofiarnym.

7. Tylko wtedy, gdy żaden świadomy grzech nie po�
zostanie na człowieku, zostaną te, które są w świą�
tyni umieszczone na koźle ofiarnym. Dlatego też jest
sprawą niezwykle ważną, aby wszystkie grzechy
znalazły się w świątyni przed sądem. Musi to być
sam grzech, a nie tylko wina za jego popełnienie, czy
sprawozdanie. Pamiętajmy, że żaden grzech nie mo�
że przejść bezpośrednio z grzesznika na kozła ofiar�
nego. Najpierw musi on znajdować się w świątyni.



faktycznego doświadczenia, ale staje się ono żywą
rzeczywistością w życiu i każdy, kto dostąpił jego błogo�
sławieństwa wie bez wątpienia, że ta wspaniała rzecz
naprawdę w nim nastąpiła.

Gdy Piotr i inni uczniowie przyszli na Wieczerzę Pań�
ską opanowani zazdrością i ambicją, nie było wątpliwo�
ści, że istniało coś, co w nich żyło — jakaś poruszająca,
panująca moc, która powodowała, iż czynili rzeczy dale�
kie od świętości. Nie od razu mogli to dostrzec; kiedy jed�
nak ujrzeli poprzez życie i czyny Chrystusa prawdziwą
naturę przebywającej w nich mocy, Piotr wyraził ogólnie
odczuwane pragnienie oczyszczenia z niej. W odpowie�
dzi na tę prośbę Jezus dokonał oczyszczenia, uwalniając
ich zarówno od ducha jak i życia, które wcześniej posia�
dali. Jakże inaczej się potem czuli! Jak czyści teraz byli!
Jak bardzo czuli się wolni! Nikt poza nimi nie rozumiał te�
go cudu i jego mocy! Wiedzieli, że stare życie zostało od
nich odjęte i zastąpione nowym. Można wręcz powie�
dzieć, że jeśli nie zostaliby oczyszczeni, nigdy nie wyle�
czyliby się z rozczarowania związanego z ukrzyżowa�
niem, jak dowiódł tego los Judasza.

Czy zauważyliśmy, że Paweł we wspomnianym wcześ�
niej tekście nie odnosił się do swego ciała jako do tego,
co umarło, lecz do zła, które w tym ciele mieszkało? W
przypadku nowonarodzonego chrześcijanina, jakim był
Paweł, śmierć ta nastąpiła już wcześniej, nie pociągając
jednak za sobą likwidacji złych poglądów, nawyków i
praktyk, które nie należą do złej mocy samej starej natu�
ry, ale do wyszkolenia, którego ona udzieliła gdy była
jeszcze w grzeszniku. Zły duch, którego diabeł rozwija na
bazie tej złej edukacji, jest życiem. Nie jest to fizyczne ży�

56



cię ciała, lecz życie duchowe, które musi zostać ukrzyżo�
wane, by człowieka z niego oczyścić. Oczyszczenie ze
wszystkich złych poglądów i uczuć nie jest czymś, czego
można dokonać jednorazowo. Rozwiązanie każdego od�
dzielnego problemu po kolei wymaga czasu. Gdy jeden
zostaje usunięty, otwiera się droga dla odkrycia i wyko�
rzenienia następnego, sięgając w ten sposób coraz
głębiej.

Ten stopniowy proces dobrze opisany został słowami
A.T. Jonesa: »Jeśli Pan ukazał nam grzechy, o których
nigdy wcześniej nie myśleliśmy, jest to tylko dowód, że
dociera On coraz głębiej, i że w końcu dosięgnie dna. Gdy
znajdzie ostatnią nieczystą rzecz, która nie harmonizuje
z Jego wolą i wywiedzie ją pokazując nam czym jest, a my
powiemy: >wybieram Pana ponad tę rzecz< — wtedy
dzieło jest dokonane, a pieczęć żywego Boga została
wyciśnięta na charakterze.« 1893 General Conference
Bulletin, nr. 17, str.6.

Tak więc, przemierzając ścieżki życia stajemy w obli�
czu różnych prób. Przechodzimy pokusy i doświadcze�
nia, za pomocą których Bóg zamierza wywieść przeby�
wające w nas jeszcze jakieś ukryte zło. Pojawianie się
tych rzeczy nie oznacza, że nie zostaliśmy nowonarodze�
ni; ukazuje jedynie, że dzieło się pogłębia. Dlatego też nie
zniechęcajmy się, ani nie wpadajmy w przerażenie, ale
radujmy się i z zadowoleniem módlmy się codziennie:
»>Badaj mnie, Boże i poznaj serce moje, doświadcz mnie
i poznaj myśli moje! l zobacz, czy nie kroczę drogą
zagłady< (Psalm 139,23.24); przyśpiesz to dzieło i dopro�
wadź je do ostatecznego końca.«

To, co próby te nam objawiają — gdy tylko spoglądamy

57



we właściwym kierunku, aby dostrzec wszystko, co Pan
pragnie nam ukazać — to właśnie samo życie zła, które
wypełnia jeszcze pewne obszary naszej natury. Jest to to
samo życie, które w najbardziej faktycznym i dosłownym
sensie zostało usunięte z nas poprzez przebaczenie i
oczyszczenie po uprzednim, możliwym do przyjęcia wy�
znaniu u drzwi świątyni. To nie jedynie wina, lecz sam
grzech zostaje usunięty. Wina nie jest grzechem, lecz za�
ledwie miarą odpowiedzialności za grzech — zarówno za
czyn, jak i za fakt posiadania w sobie natury grzechu.

Wniesienie do świątyni »utraconego życia grzesznika«
jest wniesieniem samego grzesznego życia. Oznacza to,
że również wina zostaje tam wniesiona. Gdzie bowiem
jest grzech, tam jest i wina za grzech. Jest to prawdą, nig�
dy więc nie zapominajmy o różnicy jaka pomiędzy nimi
istnieje.

Zastanówmy się obecnie nad słowem »utracone« uży�
tym do opisania tego porzuconego życia. Pomyślmy co
oznacza ono w poniższym zdaniu: »Krew przedstawiają�
ca utracone życie skazanego na śmierć grzesznika, któ�
rego winę poniosło zwierzę ofiarne, wnosił kapłan do
miejsca świętego i kropił nią przed zasłoną . . .« The
Great Controversy 418 (por. Wielki bój 338).

Oznacza ono »porzucenie«, »zrezygnowanie z posia�
dania«, »przeniesienie w ręce kogoś innego«. Jasne jest
to, że rzeczą zupełnie niemożliwą jest utracenie jakiejś
rzeczy i jednoczesne jej posiadanie. Jeśli posiadamy, to
znaczy, że nie utraciliśmy; jeśli zaś utraciliśmy, z pew�
nością nie możemy tego posiadać. Prawdziwa, oferująca
zbawienie religia nie zajmuje się jedynie grą słów. Mamy
do czynienia z realiami. To, co człowiek traci lub przeka�

58



żuje, oddawane jest w ręce kapłana, który rzeczywiście
przenosi to do świątyni.

Jednak, co bardzo ważne, nasz Arcykapłan niczego
nie weźmie od nas siłą, nie wywrze najmniejszej presji.
Grzech musi zostać porzucony, przekazany i poddany
dobrowolnie i ze zrozumieniem.

»W dziele odkupienia nie ma przymusu. Nie jest stoso�
wany żaden zewnętrzny nacisk. Pod wpływem Ducha Bo�
żego człowiek swobodnie może wybrać komu będzie
służył. Przemiana, jaka następuje z chwilą, gdy dusza
poddaje się Chrystusowi, stanowi najwyższy wyraz wol�
ności.« The Desire of Ages 466 (por. Życie Jezusa 364).
Musi się to więc stać w sposób dobrowolny. Jeśli istnieje
najmniejsza chęć trzymania się grzechu, najdrobniejsza
sympatia do niego, najmniejszy opór do zrezygnowania z
niego, wtedy Jezus nie może i nie odbierze go od Ciebie.
Powrócisz dokładnie tak jak przyszedłeś, nie otrzymaw�
szy przebaczenia i oczyszczenia. Módl się wtedy, aby
Pan działał na twe upadłe serce czyniąc je ochoczym i
uzdalniając Cię do gorliwego oddania Mu całego swego
grzesznego życia. »Sami nie możemy poddać swych za�
miarów, życzeń i skłonności pod wolę Bożą; ale jeśli
chcesz stać się chętnym, Bóg da ci oręż, który unicestwi
>wszelką pychę podnoszącą się przeciwko poznaniu Bo�
ga< i zmusi >wszelką myśl do poddania się w posłuszeń�
two Chrystusowi< (2. Koryntian 10,5)« Thoughts from the
Mount of Blesing 142 (por. Nauki z góry błogosławienia
132).

Doszliśmy w ten sposób do istotnego punktu naszego
studium. Co wiąże się z możliwym do przyjęcia wyzna�
niem? W świetle nauki płynącej ze służby świątynnej jes�

59



Nigdzie w Bożym dziele nie ma najmniejszego przymusu.

Tak jak pasterz prowadzi swe owce id�c przed nimi,

tak Pan pokazuje drog� Swym dzieciom,

które ch�tnie za Nim pod�żaj�.

teśmy teraz w stanie zrozumieć odpowiedź na to pytanie.
Wyraźnie widzimy, że nie chodzi tu jedynie o uznanie te�
go, co uczyniliśmy, ale tego, czym jesteśmy. Lecz i to
jeszcze nie wszystko. Jeśli bowiem nie wyznanamy tego
co uczyniliśmy i tego czym jesteśmy, nadal nosić bę�
dziemy w sobie złe życie. Musimy nie tylko uznać jego
obecność, lecz zdecydowanie i stanowczo je wyznać
oddając w ręce Chrystusa, tak, aby mógł On z nas zdjąć

60



zarówno grzeszność, jak i winę, i złożyć je razem w świą�
tyni. Lecz również i na tym nie koniec. Nie tylko musimy
to wszystko oddać, ale również musimy w to miejsce
przyjąć coś innego.

Jak stwierdziliśmy powyżej, grzeszne życie jest dowo�
dem, że wszelkie zło, które się w nas znajduje, wytworzyć
może jedynie strumień grzechu; aby więc zaprzestać
grzeszyć i aby móc wogóle oprzeć się grzechowi, musimy
posiąść życie całkowicie odmienne od poprzedniego.
Gdy już wyznaliśmy zarówno to, co uczyniliśmy, jak i to,
czym jesteśmy oddając to wszystko w ręce Jezusa, a On
dzięki Swej wspaniałej mocy wziął to od nas faktycznie i
umieścił w niebiańskiej świątyni, wtedy zostajemy o�
czyszczeni, lub — jak Jezus powiedział w odniesieniu do
pewnej sytuacji — wypróżnieni, wymieceni i przyozdobie�
ni (zob. Mateusz 12,43�45). Jako tacy jesteśmy teraz na�
czyniem, które ponownie może być wypełnione siedmio�
ma innymi demonami, o ile Pan nie napełni go nowym ży�
ciem mającym moc oprzeć się pokusie.

W książce Christ´s Objęct Lessons 419.420 (por. Przy�
powieści Chrystusa 241) czytamy te wspaniałe słowa:
»Religia Chrystusa to coś więcej niż tylko przebaczenie
grzechu; oznacza ona zabranie naszych grzechów i
wypełnienie powstałej próżni łaskami Ducha Świętego.«
Przeczytaj jeszcze raz uważnie te słowa, a zobaczysz, jak
wyraźnie mówią one, iż dzieło Chrystusa nie jest tylko za�
braniem z nas grzechów, lecz wypełnieniem łaskami Du�
cha Świętego powstałej w ten sposób próżni. Przytoczmy
teraz kolejną wypowiedź: »Czego Chrystus dokonuje w
niebie? Wstawia się za nami. Poprzez Jego dzieło przed�
sionek nieba zalany jest chwałą Bożą, która oświeci

61



każdą duszę otwierającą się w kierunku nieba. Gdy mod�
litwy szczerych i skruszonych sięgają niebios, Chrystus
mówi do Ojca: >Ja wezmę ich grzechy, niech staną oni
przed Tobą niewinni<. A gdy On zabiera ich grzechy,
napełnia ich serca chwalebnym światłem prawdy i miło�
ści.« S.D.A. Bibie Commentary VII, 930.

W słowach tych ukazana została bardzo ważna praw�
da, którą powinniśmy zapamiętać. Poprzez służbę u
bram świątyni ujrzeliśmy, że samo życie grzesznika, któ�
re było powodem całego jego kłopotu, było z niego zdej�
mowane i odbierane mu, a następnie faktycznie umiesz�
czane w świątyni. Słowem użytym w Christ´s Object Les�
sons do opisania rezultatu odebrania tego grzechu jest
określenie »próżnia«. Próżnia jest pustym miejscem,
przestrzenią pozostawioną po usunięciu wszystkiego, co
ją wcześniej zajmowało. Rzeczywiście nie można powie�
dzieć, że posiadamy próżnię w pewnym zbiorniku, gdy
cokolwiek w nim pozostaje, choćby to było nawet samo
powietrze. Pan tak całkowicie odbiera od nas ten szcze�
gólny aspekt naszego grzesznego życia, który ujrzeliśmy,
za który żałowaliśmy, i który wyznaliśmy, że jedynym
słowem mogącym opisać powstały rezultat jest właśnie
słowo »próżnia«.

Wtedy to naprawdę możemy powiedzieć, że zostaliś�
my oczyszczeni z wszelkiej nieprawości —, której wyzna�
liśmy, i którą oddaliśmy w ręce Pana. On z radością i przy�
jemnością to wszystko od nas odebrał i złożył w bezpiecz�
ne miejsce. Pan jednak w Swym dziele nie zatrzymuje się
jeszcze w tym miejscu. Odebranie nam starego życia
jeszcze nie wystarczy. Nie możemy pozostać »wypróżnie�
ni, wymieceni i przyozdobienię, gdyż zły duch powróci

62



przyprowadzając siedem innych, jeszcze gorszych niż on
sam, i zajmie opustoszałe miejsce, tak że końcowy nasz
stan będzie gorszy niż początkowy.

Chrystus pragnie ujrzeć tam Swoje własne podobień�
stwo i nie chce dać wrogowi okazji do powrotu. Tak pew�
nie, jak odbiera On stare życie, tak umieszcza w jego
miejsce łaski Ducha Świętego. Zwróćmy jeszcze raz
uwagę na słowa z Christ´s Object Lessons 420 (Przypo�
wieści Chrystusa 241): »Oznacza ona [religia Chrystusa]
zabranie naszych grzechów i wypełnienie powstałej próż�
ni łaskami Ducha Świętego.«

Pomyślmy o mocy i chwale tego, co to znaczy, gdy
»Duch Święty tchnie nowe życie w duszę. Udzielenie Du�
cha jest udzieleniem życia Chrystusa. Wypełnia On
odbiorcę atrybutami Chrystusa.« The Desire of Ages 805
(por. Życie Jezusa 637). »To życie wytworzy w tobie ten
sam charakter i objawi te same uczynki, jak i w Nim.«
Thoughts from the Mount of Blessing 78 (por. Nauki z gó�
ry błogosławienia 76).

Jakże często słyszeliśmy te prawdy, nie poznawszy
jednak w rzeczywistości opisanego w nich doświadcze�
nia. W tym miejscu pragniemy ukazać, że powyższe
słowa nie mówią o rzeczach pozornych, lecz o żywej rze�
czywistości; i jeżeli chcesz dostąpić zbawienia, musisz w
swym doświadczeniu dojść do miejsca gdzie sam przeko�
nasz się, że są one faktycznie prawdziwe.

Oczywiste jest to, że łaski Ducha Świętego mogą wy�
pełnić tylko to miejsce, które zostało oczyszczone. Nowe
życie nie wkracza, by dzielić miejsce ze starym życiem
trzymając je w szachu. Przychodzi dopiero wtedy, gdy
stare zostanie usunięte; przytoczony cytat mówił o wy�

63



pełnieniu ». . . powstałej próżni łaskami Ducha Świę�
tego.« Przeczytajmy dalszy ciąg: religia Chrystusa »ozna�
cza Boskie oświecenie i radość w Panu. Oznacza serce
opróżnione z własnego >ja< i błogosławione obecnością
Chrystusa. Gdy Chrystus króluje w duszy, panuje w niej
czystość i wolność od grzechu. Życie objawi chwałę,
pełnię i doskonałość planu zbawienia.« Christ´s Object
Lessons 420 (por. Przypowieści Chrystusa 241).

Nie wyciągajmy tu błędnego wniosku, że określenie:
»chwała, pełnia i doskonałość planu zbawienia« oznacza,
iż całkowita bezgrzeszność zostaje uzyskana podczas
pierwszego doświadczenia wyznania, skutkiem czego
człowiek nigdy nie będzie już grzeszył, i tym samym nie
będzie potrzebował dalszego wyznania. Porównując
tekst z tekstem i właściwie rozumiejąc proces uświęcenia
oraz służbę świątynną, wyraźnie widzimy, że słowa te
oznaczają nic innego jak tylko to, że chwała, pełnia i
doskonałość planu zbawienia w życiu osiągana jest tak
dalece, jak dalece dostrzegamy grzeszność naszej natu�
ry, poprawnie ją wyznajemy i jesteśmy z niej oczyszczani.
Oznaczają one również, że w miejsce gdzie było stare ży�
cie, teraz użyczone zostało nam życie samego Chrystusa
przez moc Ducha Świętego.

Lecz, co bardzo ważne, tak dalece, jak dzieło to zo�
stało wykonane, jest ono zupełne. »Świętość nie wymaga
już niczego więcej« Christ´s Object Lessons 163 (por.
Przypowieści Chrystusa 90). Dla grzechu, który został
właściwie wyznany, dzieło oczyszczenia jest zupełne, a
grzesznik oczyszczony z wszelkiej nieprawości jaka wią�
zała się z tą rzeczą. Słowo Boże mówi o tym bardzo wy�
raźnie. Dlatego też, o ile nadal będziemy zupełnie i do�

64



skonale oczyszczani z wciąż poznawanych, żałowanych
i wyznawanych grzechów, nie będziemy wyznawać stale
tych samych przewinień, jeśli rzeczywiście zostaną one
usunięte. Tak być nie może, gdyż nie można dopełnić
pełni, uzupełnić zupełności, czy udoskonalić doskonało�
ści.

Nie oznacza to wcale, że Szatan nie będzie już wyko�
rzystywał starych, błędnych poglądów i wyobrażeń po�
nownie wywodząc z nich złe uczucia i złego ducha. Nie
przeczy to również faktowi, że może mu się udać stwo�
rzyć nowe kłopoty, lecz należy pamiętać, że te nowe
kłopoty nie będą starymi, które zostały ożywione, gdyż te
zostały doskonale usunięte na drodze właściwego wy�
znania.

Zwróćmy uwagę, że gdy Pan oczyścił swych uczniów
z ducha rywalizacji, nie będąc w stanie zmienić ich złych
poglądów i wyobrażeń, pozostał w nich właśnie ten ele�
ment, który w przyszłości ponownie spowodował kłopoty.
Problem pojawił się w ogrodzie Getsemane i podczas
procesu Chrystusa, gdy zewsząd osaczeni zostali potęż�
ną pokusą. Zakłopotanie powstałe wówczas na bazie
wciąż obecnych złych poglądów, które nie dawały im wy�
jaśnienia takiego obrotu wydarzeń, doprowadziło ich do
grzechu. Niemniej jednak nie był to już duch rywalizacji,
z którego zostali oczyszczeni, ale raczej duch strachu.

Nie oznacza to, że duch rywalizacji nigdy już nie mógł
się w nich zamanifestować. Przeciwnie, było to całkowi�
cie możliwe. Nie byłaby to jednak ta sama grzeszność co
poprzednio, lecz raczej ponowne zakażenie tym samym
rodzajem grzechu. Aby lepiej to zrozumieć rozważmy
sytuację oczyszczonego przez Chrystusa trędowatego.

65



Zbawiciel uzdrowiwszy tego nieszczęśnika nie pozo�
stawił w nim ani śladu choroby. Był on tak czysty, jakby
nigdy w ogóle nie był chory. Prawdą okazało się w jego
przypadku to, że »chwała, pełnia i doskonałość planu
zbawienia spełniła się w jego życiu«. Nie oznaczało to jed�
nak, że nie mógł on ponownie zachorować na trąd, pomi�
mo że było to małoprawdopodobne. Żył w świecie pełnym
wirusa tej choroby, na działanie którego wciąż był narażo�
ny. Gdyby uległ zarażeniu, do czego łatwo mogłoby dojść
gdyby utracił wiarę i zaprzestał posłuszeństwa, ponownie
stałby się trędowatym. Niebezpieczeństwo istniało za�
wsze i dlatego Chrystus nakazywał wszystkim uzdrowio�
nym już więcej nie grzeszyć, by nie spotkało ich coś gor�
szego.

Ponowne pojawienie się niemocy nie oznaczałoby jed�
nak, że Chrystus pozostawił jakiś zarodek starej choroby.
Oczyszczenie, którego dokonał było zupełne, dlatego też
ponowny problem mógł być jedynie rezultatem ponowne�
go zarażenia.

To samo dotyczy sfery duchowej. Chrystus nie zado�
wala się połowicznym oczyszczeniem z grzechu, lecz wy�
miata najmniejszy nawet ślad zła. Każde ponowne poja�
wienie się go jest nową infekcją, a nie odrostem z tego sa�
mego korzenia.

Radosnym faktem jest to, że w końcu nadszedł czas,
gdy Jezus uwolnił uczniów nawet i od tego błędnego
poglądu będącego podstawą ich kłopotów. Nigdy potem
nie słyszymy już, by upadli pod presją tych samych pro�
blemów.

Zbyt wielu spodziewa się wielkiego, mającego doko�
nać się w przyszłości dzieła, które uwolni ich spod mocy

66



grzechu. Jest to przyjmowanie bardzo niebezpiecznej po�
zycji, gdyż żadne takie dzieło nie będzie wykonane w
przyszłości, jeżeli pełnia oczyszczającej mocy Ducha
dostępna jest teraz. »Pan pragnie, aby Jego lud był
ugruntowany w wierze i nie żył w nieświadomości wielkie�
go dzieła zbawienia, które tak obficie zostało mu zapew�
nione. Nie powinien się spodziewać, że w przyszłości
zostanie dla niego wykonane jakieś wielkie dzieło, gdyż
już teraz jest ono całkowite.« Selected Messages I, 394,
395.

Gdy więc przychodzisz do świątyni i wyznajesz nie tyl�
ko to, co uczyniłeś, ale również to, czym jesteś oddając
Jezusowi samo grzeszne życie, które przyniosłeś, by
otrzymać od Niego całkowicie nowe i inne życie, wtedy
wrócisz ze świątyni zupełnie innym niż się tam udałeś. W
dziedzinie, w której dokonane zostało oczyszczenie
będziesz całkowicie innym człowiekiem. Pokusa nie znaj�
dzie już twego odzewu, jeżeli wiarą posiądziesz ten
błogosławiony dar. Poprzez doświadczenie poznasz, że
pokusa, która niegdyś wywoływała w Tobie tak szybką
pozytywną reakcję, teraz nie znajdzie żadnej. Przeko�
nasz się o prawdzie tych wspaniałych słów Pisma: »Pełny
pokój mają ci, którzy kochają Twój zakon, na niczym się
nie potkną.« Psalm 119,165.

Niektórzy odbierają to w ten sposób, iż odtąd będziemy
już całkowicie wolni od pokusy i zabezpieczeni przed
popadnięciem w grzech na tym samym polu. Nie jest to
prawdą. Pamiętajmy, że w ogrodzie Eden właśnie na
Ewę, która nie miała w ogóle żadnej skłonności do grze�
chu, żadnego śladu grzeszności, żadnej zmysłowości,
przywiódł diabeł pokusę z taką subtelnością i mocą, że

67



doprowadził ją do upadku. Dlatego też, choć zostaliśmy
zupełnie oczyszczeni ze skłonności do pewnego zła,
diabeł nadal posiada środki, aby nas kusić i wystawiać na
próby. Trzeba będzie stoczyć wiele walk i przejść wiele
pól bitewnych — nie po to, by szukać zwycięstwa nad
diabłem, ale by utrzymać zwycięstwo, które zostało nam
dane jako wolny dar od Boga.

Aby to lepiej zrozumieć, dobrze byłoby przestudiować
pokusy, na które narażony został Jezus, na co jednak nie
pozwala nam objętość niniejszego studium.

Na razie rozważmy, co się dzieje, gdy oczyszczony
człowiek powraca do swych zwykłych codziennych zajęć.
Nie trzeba dodawać, że diabeł będzie się starał stanąć
mu w drodze i ze wszelkim swym nikczemnym wyrafino�
waniem atakować go swymi pokusami, podobnie jak wie�
le razy czynił to w przeszłości. Teraz jednak to, czy uleg�
nie on którejkolwiek z tych pokus, jest kwestią jego wybo�
ru — czy zdecydowanie stanie za Panem, czy zmieni zda�
nie i przejdzie na stronę diabła.

Jeśli w prostej, żywej i zupełnej wierze będziemy
pamiętać, że Pan złamał moc grzechu zabierając od nas
samo jego życie, oraz zdecydowanie odwrócimy się od
zła i jego pokusy, by czynić to co słuszne, wtedy będzie
on zmuszony uciec od nas, a my pójdziemy dalej swoją
drogą radując się pewnością mocy Ewangelii Jezusa
Chrystusa.

Oczywiste jest, że Boże dziecko, które walczyło z pro�
blemem grzechu i w końcu dobrowolnie go poddało, nie
podejmie decyzji ponownego przejścia na stronę diabła.
Nie jest to też konieczne, by ponownie przejść pod jego
panowanie. »Nie musimy wcale rozmyślnie wybierać

68



służby po stronie królestwa ciemności, aby przejść pod
jego panowanie. W tym celu wystarczy tylko zaniedbanie
naszego przymierza z królestwem światła. Jeśli nie
współpracujemy z niebiańskimi istotami, Szatan opanuje
serce i uczyni z niego mieszkanie dla siebie.« The Desire
of Ages 324 (por. Życie Jezusa 246).

Jeśli zatem nie podejmiemy zdecydowanej i stanow�
czej decyzji pozostania po stronie Pana w godzinie poku�
sy, wtedy faktycznie staniemy po stronie diabła. Brak
właściwej decyzji równa się nie podjęciu wysiłku woli, od
której wszystko w tym miejscu zależy. W rezultacie
potężna Boża moc, która jest w nas, nie będzie w stanie
zadziałać ku naszemu zbawieniu i ciało bez przeszkód
będzie mogło zamanifestować się w złych uczynkach.
Ponownie pojawi się grzech stwarzając konieczność
uczynienia kolejnego wyznania, które Bóg może przyjąć.
Trzeba je uczynić w ten sam sposób jak wcześniej, ponie�
waż nie podjęcie właściwej decyzji pozwoliło diabłu na
stworzenie w nas złego ducha, z którego tak samo jak
wcześniej musimy zostać oczyszczeni. Porażka nie jest
jeszcze równoznaczna z utratą życia wiecznego. Zostaje
nam ono zachowane, chyba że rozmyślnie odmówimy po�
kuty, gdy grzech zostaje nam ukazany. Równie ważne
jest zrozumienie, że pojawienie się grzechu w życiu
chrześcijanina nie dowodzi, iż nie uzyskał on wcześniej
przebaczenia ani nie został z tego grzechu oczyszczony.
Tak nie jest. Nigdy nie wolno sądzić, że chrześcijanin nie
może popełnić grzechu. Pamiętajmy, że to doskonałego
Lucyfera w niebie napełniła duma, oraz że to doskonała
para w Edenie popadła w grzech. O ileż większe jest za�
tem realne niebezpieczeństwo, że my, posiadający tak

69



bardzo osłabione siły duchowe, moralne, mentalne i fi�
zyczne, ulegniemy dzisiaj pokusie.

Nie oznacza to jednak, że musisz się potykać i upadać,
grzeszyć i wyznawać cały czas to samo. Przekonasz się,
że diabeł nie posiada mocy nad Tobą i na wielu płasz�
czyznach zostaniesz tak doskonale zapieczętowany
przeciwko grzechowi, że z pewnością nie popełnisz ich
już więcej. Poznasz, że nie ma potrzeby grzeszenia, po�
nieważ moc Ewangelii jest nieporównywalnie większa od
mocy diabła.

Aby w praktyczny sposób wyjaśnić różnicę pomiędzy
wyznaniem możliwym do przyjęcia, a wyznaniem, które
przez Boga przyjęte być nie może, zastanówmy się nad
dwoma sposobami podejścia człowieka do Boga.

Podejście takie odnośnie wyznania, które Bóg akcep�
tuje już rozważyliśmy. Przyjrzyjmy się więc, jak wygląda
ono w przypadku ogromnej większości ludzi proszących
Boga o przebaczenie ich win. W swych kościołach słyszą
oni kazania na temat konieczności zaprzestania czynie�
nia złego, nigdy się jednak nie dowiadując, że owe złe
czyny są jedynie owocami znajdującego się w nich korze�
nia, którym jest samo życie zła. W sercu całkowicie prze�
konani są o swej grzeszności i czują potrzebę przebacze�
nia złych uczynków, których pełne jest ich życie. Przy�
chodzą więc przed Pana, skłaniają się w modlitwie i żarli�
wie wyznają co uczynili, uznając to za grzech i prosząc o
przebaczenie oraz pomoc w uniknięciu tego na przysz�
łość.

W całym tym wyznaniu nie ma najmniejszej wzmianki
na temat rzeczywistego problemu. Cała ich uwaga kon�
centruje się na czynach, i nie rozumieją faktu, że prawdzi�

70



wym problemem jest to, jakimi są. Wyznając, że działali
z nienawiścią, czy porywczo, nie dostrzegają i nie wy�
znają Panu obecnego w sobie ducha nienawiści i
gwałtowności, tego, że w ich naturze leży, by nienawi�
dzieć, i że dlatego są w gruncie rzeczy mordercami.

Jeżeli oni nawet nie dostrzegają w sobie tego proble�
mu, czy mogą więc przynieść go Panu, aby został z nich
zdjęty? Oczywiste jest, że nie.

Jeśli zaś nie przynieśli go Panu, aby go z nich zdjął, czy
może On to uczynić? Zdecydowanie nie może, gdyż Pan
nigdy nie odbiera niczego na drodze przemocy. Musimy
poznać nasz problem, podjąć decyzję czy pragniemy go
zatrzymać czy też się go pozbyć, i musimy faktycznie
przynieść go Panu; wtedy to On będzie mógł go od nas
zabrać. O ile na mocy odkupienia i odrodzenia rzeczywiś�
cie należymy do Pana, to jednak On nie zmusza nas,
abyśmy poddali się Jego władzy. Fakt ten zilustrowany
został sposobem, w jaki postąpił On z Adamem i Ewą.
Bóg powierzył im panowanie nad światem, które jednak
nie należało wyłącznie do nich, lecz poddane zostało
zwierzchniej władzy Boga. Gdy zlekceważyli Jego prawo
własności do wszystkich rzeczy, On nie zmusił ich do
posłuszeństwa, lecz pozwolił działać wbrew Jego ostrze�
żeniom i wskazówkom. Podobnie nie zmusza On i nas do
oddania Mu naszych grzechów, które na mocy odkupie�
nia prawnie należą przecież do Niego, lecz czeka na na�
sze dobrowolne posłuszeństwo wobec Jego rad i prze�
stróg.

Jedyną osobą, która może usunąć zło z naszego życia
jest Pan — nasza Sprawiedliwość. Jeśli zatem droga, na
której może je zabrać jest przed Nim zamknięta, gdzie po�

71



Możliwe do przyj�cia wyznanie przynosi wierz�cemu

dziecku Bożemu czystość serca uwolnionego od

obecności złego ducha grzechu. Niesie ono również
wewn�trzny pokój, który jest jak źródło

Żywej wody dla życia.



zostaje grzech? Choć człowiek uczynił wyznanie, grzech
ten nadal tak samo znajduje się w nim, jakby nigdy w ogó�
le go nie wyznał. Nie jest tam dlatego, że nie uczynił on
wyznania, ale dlatego, że nie wyznał go właściwie.

Jeżeli zaś grzech ten nadal znajduje się w człowieku,
wyznanie nie zmieniło go w najmniejszym stopniu. Cały
czas jest w nim to samo złe życie i w momencie pojawie�
nia się pokusy zareaguje on tak samo. Reakcja ta będzie
nawet silniejsza, ponieważ ten sam grzech został popeł�
niony wcześniej, a każde popełnienie grzechu wzmacnia
jego moc w życiu, tak jak każdy trenowany mięsień staje
się coraz silniejszy. Ponownie więc popadnie on w ten
sam grzech, następnie przyjdzie do Pana, będzie poku�
tował powtarzając kolejny raz całą tę procedurę. Niewła�
ściwe wyznanie, które nie dotarło do korzenia problemu
jest gwarancją, że jego doświadczenie będzie jedynie do�
świadczeniem ciągłego grzeszenia i pokutowania, grze�
szenia i pokutowania przez cały czas, rok po roku, aż do
momentu gdy pozna moc właściwego wyznania.

Na skutek niewłaściwego wyznania człowiek popada w
religię, która jest jedynie formą bez życia. Biedny grzesz�
nik dochodzi w końcu do wniosku, że życie chrześcijani�
na musi być ciągłą porażką, z której, póki żyje, nie może
oczekiwać żadnego realnego wyzwolenia. Najgorsze z
tego wszystkiego jest przekonanie zaszczepione mu
przez nauczycieli religii, że wszystko to jest mu przeba�
czone i że może być pewien swego zbawienia, gdy fak�
tycznie ani nie posiada przebaczenia ani nie jest gotowy
do królestwa. Ten typ wyznania—jak zostało to przedsta�
wione — nie przynosi oczyszczenia i dlatego też unie�
możliwia również uzyskanie przebaczenia.

73



Musimy zrozumieć, że wyznanie takie nie może zostać
przez Pana przyjęte nie dlatego, że On tak zadecydował,
lecz dlatego, że sam sposób dokonania takiego wyznania
uniemożliwia Panu uczynić to, co jest konieczne.

W toku naszego studium stwierdziliśmy, że Pan nie
podejmuje się przebaczyć człowiekowi winy, jeśli jedno�
cześnie nie jest w stanie go oczyścić. Zastanówmy się
obecnie dlaczego tak jest.

Rozważmy przypadek człowieka, który przez całe swe
życie czynił wyznanie nie usuwające z niego faktycznej
grzeszności. Wierzył on, że grzech został mu przebaczo�
ny, i że w związku z tym z pewnością nie znajduje się on
pod potępieniem, a więc nie może być zań ukarany. Tak
więc wyobraźmy sobie, że człowiek ten faktycznie o�
trzymał przebaczenie grzechu nie zostawszy jednak z
niego oczyszczonym.

W wielki dzień sądu zjawia się on przed trybunałem i
po otwarciu ksiąg przy jego nazwisku okazuje się, że
grzech nie został z niego zdjęty. Jest to grzech świado�
my, gdyż wyznawał go wielokrotnie. W wyznaniu tym nie
zawarł jednak samej grzeszności, a więc pozostała ona w
nim. Ponieważ świątynia jest już zamknięta, nie ma żad�
nej możliwości, by ten grzech z niego usunąć. Dlatego też
musi on pozostać w tym człowieku na zawsze tak, że
gdziekolwiek się on uda, grzech ten będzie mu towarzy�
szył. Jeśli więc zostanie przyjęty do nieba, grzech wejdzie
tam wraz z nim. Nie ma innej możliwości.

Pan jednak nie może przyjąć grzechu do nieba, dlate�
go też pod żadnym pozorem nie może przyznać w nim
miejsca grzesznikowi. Jeśli jednak rzeczywiście prze�
baczyłby mu całe zło, postawiłby Siebie w bardzo kło�

74



potliwym położeniu. Przebaczywszy grzech, Pan nie mo�
że odmówić temu człowiekowi wejścia do nieba, lecz z
drugiej strony nie może na ten grzech i jego skutki nara�
żać całego wszechświata. Przypomnijmy tu, że rozważa�
my sytuację człowieka, który wyznał to, co uczynił, i który
uwierzył, że uzyskał przebaczenie nie doświadczając jed�
nak oczyszczenia, które miałoby miejsce, gdyby wyznał
on również to, czym jest. Spróbujmy zrozumieć dylemat
Boga, gdyby użyczył On mu przebaczenia jednocześnie
go nie oczyszczając. Byłaby to sytuacja paradoksalna i
jako taka nie mogłaby zaistnieć, gdyż nie byłoby z niej
wyjścia. Pan jest zbyt wielką Mądrością, aby dopuścić do
takiej sytuacji.

Jeżeli jednak Pan jest na tyle ostrożny, by nie udzielać
przebaczenia dopóki człowiek nie zostanie również o�
czyszczony z wewnętrznej grzeszności, nie będzie pro�
blemu. Nadejdzie wielki dzień sądu i księgi zostaną o�
twarte. Objawią one, że dany człowiek poprosił o przeba�
czenie za grzech, otrzymał je, jak również został z niego
zupełnie oczyszczony. Tak więc nie ma w nim już grze�
chu, który musiałby pozostać z nim, gdziekolwiek się
uda; dlatego też przyjęcie go do nieba nie stwarza żadne�
go ryzyka i jest sprawiedliwe. Pan może wpuścić tego
człowieka do nieba, ponieważ nie ma w nim już grzechu.

Tak więc zrozumienie problemu związanego z przeba�
czeniem, któremu nie towarzyszy oczyszczenie, wyraź�
nie pokazuje, że niemożliwe jest, aby Pan czynił jedno
bez drugiego, gdyż byłoby to bardzo niemądrym posu�
nięciem stawiającym Go w sytuacji bez wyjścia.

Podobnie studium to odpowiada na pytanie, dlaczego
późny deszcz nie pojawił się jeszcze w oczekującym go

75



zborze. Późny deszcz spadnie jako rezultat nieograniczo�
nego działania Ducha w życiu. Zanim jednak Duch może
działać poprzez człowieka, musi działać najpierw na nie�
go, a następnie w nim zamieszkać.

Pierwszym dziełem Ducha jest oddziaływanie z zew�
nątrz na człowieka, przekonując go o grzechu. Dopiero
wtedy, gdy dzieło to zostanie dokonane na tyle, że
człowiek ten uczyni możliwe do przyjęcia wyznanie, Duch
może zamieszkać w nim. Gdy Duch zamieszka w czło�
wieku po raz pierwszy, wypełnia próżnię powstałą po
oczyszczeniu znajdującej się tam wcześniej grzeszności.
Człowiek jest po raz pierwszy napełniony Duchem Świę�
tym. Z biegiem czasu Duch przenika coraz głębiej, w
miarę pogłębiania się procesu oczyszczenia.

Tylko ci, w których Duch mieszka, mogą zostać przez
Niego kiedykolwiek użyci, aby złożyli świadectwo Ewan�
gelii. Wtedy to Duch Święty wypływa z człowieka i to jest
właśnie ten aspekt jego służby, który powszechnie uważa
się za napełnienie Duchem. Jednak podstawowym napeł�
nieniem Duchem jest nowe życie w duszy, podczas gdy
to drugie jest Jego wylaniem.

Wylanie późnego deszczu jest rezultatem wcześniej�
szego napełniania, które osiąga pewien punkt krytyczny
powodując wypływ. Lecz pełnia ta nie jest możliwa jeżeli
nie poprzedziły jej wcześniej systematyczne napełnienia.
Jeśli człowiek nigdy nie uzyskał pierwszego, podstawo�
wego napełnienia, jak może osiągnąć szczyt pełni? Jeżeli
nigdy nie nauczył się właściwie wyznawać swych grze�
chów, jak w ogóle może uzyskać nawet pierwsze napeł�
nienie?

W 1888 roku Pan przez Swoich sług, braci Waggonera

76



i Jonesa, zaoferował zborowi drogę właściwego wyzna�
nia, lecz jego członkowie nie chcieli jej przyjąć. Przez lata
wyczekiwali na późny deszcz nie przyjąwszy nawet po�
selstwa, które umożliwiłoby im choćby pierwsze, podsta�
wowe oczyszczenie. Z tej to właśnie przyczyny nie mogli
oczywiście otrzymać wylania późnego deszczu. Gdy jed�
nak znajdzie się na ziemi taki lud, który pozna i przyjmie
doświadczenie mocy właściwego wyznania i znając je
szedł będzie drogą oczyszczenia od zwycięstwa do
zwycięstwa, wtedy późny deszcz nadejdzie i dzieło zosta�
nie w końcu zakończone.

Powtórzmy zatem tę wielką i uroczystą prawdę, że je�
żeli wyznanie nie jest doskonałym uznaniem i poddaniem
zarówno tego co czynimy, jak i tego, czym jesteśmy, oraz
przyjęciem przez wiarę żywych atrybutów Chrystusa, któ�
re wypełnią powstałą próżnię, wtedy nie mamy żadnego
skarbu, żadnego zbawienia; nie mamy nawet przebacze�
nia winy za grzech.

W książce Christ´s Object Lessons 112.113, odnajdu�
jemy następujące słowa: »> Jeśli się kto nie narodzi na no�
wo, nie może ujrzeć królestwa Bożego<. Jan 3,3. Można
snuć różne domysły czym jest ów skarb, lecz ujrzeć mo�
żna go tylko okiem wiary. Chrystus oddał swe życie, aby
zapewnić nam ten bezcenny skarb, jednak bez odrodze�
nia przez wiarę w Jego krew nie ma żadnego przebacze�
nia grzechu, nie ma skarbu dla żadnej ginącej duszy.«
(por. Przypowieści Chrystusa 59).

Zdanie to wyraźnie powtarza poselstwo z 1. Jana 1,9,
które jasno naucza, że bez oczyszczenia nie może być
przebaczenia. Zgodnie z tym Jan 3,3 mówi, że bez odro�
dzenia, które nie może być niczym mniej jak otrzymaniem

77



nowego życia w miejsce starego, nie ma odpuszczenia
grzechów ani żadnego skarbu dla ginącej duszy.

W świetle sądu

Prawdziwe znaczenie i powaga omawianej kwestii
stają się jaskrawię widoczne w świetle nadchodzącego
sądu. W 1. Tymoteusza 5,24 Paweł stwierdza: »Są ludzie,
których grzechy są jawne i bywają osądzone wcześniej
niż oni sami; ale są też tacy, których grzechy dopiero póź�
niej się ujawniają.« Ostatecznym celem służby świątyn�
nej, jak czytamy o tym w The Great Controversy 418, jest
rozprawienie się z grzechem. »Odpuszczenie i usunięcie
grzechu jest dziełem, które ma być dokonane.« (por.
Wielki bój 338). Należy tu wziąć pod uwagę fakt, że
grzech musi być usunięty przede wszystkim ze świątyni
duszy człowieka. Nie jest to jedynie pozbycie się winy za
grzech, ale likwidacja samego grzechu, ponieważ prze�
baczenie niczego nie załatwia.

Człowiek, który uzyskałby przebaczenie nie zostawszy
oczyszczonym — gdyby to oczywiście było możliwe —,
byłby takim samym grzesznikiem jak i wcześniej. Podob�
nie krzew ciernia, choćby otrzymał przebaczenie za ro�
dzenie cierni i darcie naszej odzieży, będzie do końca
swego istnienia tylko krzewem ciernia.

O ile usunięcie grzechu jest przede wszytkim usunię�
ciem go ze świątyni duszy, musimy rozumieć, że grzech
ten unicestwiony zostanie dopiero w czasie ostatecznego
zgładzenia go wraz z Szatanem — jego sprawcą, w
płomieniach wiecznego zniszczenia. Dlatego też odpusz�

78



Wilk, któremu przebaczono nadał jest wilkiem.
Trzeba czegoś wi�cej niż przebaczenia,

aby zmienić jego natur�, tak, by już nigdy
wi�cej nie napadał na stada owiec.

Podobnie jest ze złym sercem człowieka.

czenie grzechu odbywa się w trzech etapach. Po pierw�
sze, grzech zdejmowany jest z człowieka i wnoszony do
świątyni, po drugie, ze świątyni przenoszony jest na kozła
ofiarnego, który ostatecznie zaniesie go na pustynię, w
ogień wiecznego zatracenia.

W tym miejscu jest konieczne, aby w skrócie wyjaśnić
czym jest oczyszczenie świątyni. W książce The Great
Controversy 417 (por. Wielki bój 337.338) znajdujemy py�
tanie: ». . . co to jest oczyszczenie świątyni?«, na które

79



dalej dana jest odpowiedź. Najpierw przedstawiony jest
sposób, w jaki grzech przenoszony jest z człowieka do
świątyni, jak nadmienione zostało to już we wcześniej�
szych częściach niniejszego studium. Po opisie codzien�
nej procedury, przez którą grzech, to znaczy grzeszne ży�
cie lub skłonność do złego, odbierany jest od grzesznika
i umieszczany w świątyni, czytamy na stronie 418 (338.
339) następujące słowa: »Takie było dzieło, które trwało
dzień w dzień, przez cały rok. Grzechy Izraela były w tym
czasie wnoszone do świątyni i szczególne dzieło było po�
trzebne, aby je z niej usunąć.« Zwróćmy baczną uwagę,
że w czasie oczyszczenia świątyni, które jest dziełem os�
tatniego pojednania i zlikwidowania grzechu, zostają te
grzechy usunięte, jakie zostały umieszczone w świątyni
podczas służby codziennej.

Chyba nigdzie nie jest to oddane lepiej, jak w książce
The Consecrated Way to Christian Perfection A. T. Jone�
sa, na stronach 117.118. Zwróćmy przede wszystkim
uwagę na to, co autor ma do powiedzenia na temat oczy�
szczenia świątyni: »Oczyszczenie świątyni, jeśli chodzi o
nią samą, było zabraniem i wyniesieniem z niej wszyst�
kich przestępstw ludu, które zostały do niej wniesione po�
przez codzienną służbę kapłanów.« Słowa te nie zaprze�
czają, że nastąpi usunięcie zapisów z ksiąg niebiańskich.
Będzie to miało miejsce, gdyż imiona usunięte zostaną z
księgi życia i wpisane w księgę śmierci. Takie usunięcie
jest właściwie tylko przeniesieniem zapisu z jednego
miejsca na inne.

Słowa A.T. Jonesa nie sprawią problemu, jeśli zrozu�
miemy, że mówią one o usunięciu samego grzechu, nie
zaś tylko zniszczeniu jego zapisu. Sam grzech nie może

80



zostać umieszczony w księgach; zapis natomiast może i
jest. Sam grzech wnoszony był do świątyni przez służbę
kapłanów, nie zaś przez sprawozdających aniołów, i
przez służbę kapłanów był usuwany i umieszczany na
głowie kozła ofiarnego. Tak jest również i w rzeczywistej
służbie naszego Wielkiego Arcykapłana w świątyni nie�
bieskiej.

Chwila zastanowienia pozwoli zrozumieć, że jest to
całkowicie odrębna kwestia nie mająca nic wspólnego z
zapisem w księgach. Zwróćmy uwagę na te różnice. Pod�
czas gdy grzechy człowieka wnoszone są do świątyni na
mocy jego wyznania, sprawozdanie o nich czynione jest
w chwili ich popełnienia, bez względu na to, czy zostaną
one wyznane, czy też nie. Tak więc niektórzy z wielkich
grzeszników tego świata, jak choćby Neron, z pewnością
posiadają w niebiańskich księgach całkowite sprawozda�
nie swych złych uczynków, żaden z tych grzechów nie
znajduje się jednak w świątyni. Po drugie, podczas gdy
rejestrowanie należy do sprawozdających aniołów, prze�
niesienia grzechu dokonuje kapłan. Dlatego też księgi z
zapisami zachowują wierne sprawozdania tego, co wy�
darzyło się w życiu jednostki, zarówno gdy trwa w grze�
chu, jak i wtedy, gdy jest z niego oczyszczona. Jednak
dokonanie zapisu nie jest oczyszczeniem z samego grze�
chu. O ile po ostatecznym oczyszczeniu księgi te zostaną
zweryfikowane w obliczu faktu, że grzech został usunięty
ze świątyni, to weryfikacja ta nie będzie usunięciem sa�
mego grzechu. Nie może nim być, gdyż, jak przeczytaliś�
my o tym w The Great Controversy (Wielkim boju), oraz
u A. T. Jonesa, usunięcie grzechu jest zabraniem go ze
świątyni, w której został umieszczony na mocy wyznania,

81



poprzez służbę kapłana — nie zaś dzięki służbie spra�
wozdających aniołów.

Jeszcze raz zwróćmy uwagę na słowa z The Great
Controversy 421.422 (Wielki bój 341). »Tak jak w starożyt�
ności grzechy ludu przez wiarę wkładane były na ofiarę za
grzech i przez jej krew symbolicznie przenoszone do
ziemskiej świątyni, tak w nowym przymierzu grzechy
pokutującego przez wiarę wkładane są na Chrystusa i w
rzeczywistości przenoszone do niebiańskiej świątyni. Tak
jak symboliczne oczyszczenie świątyni dokonywane było
poprzez usunięcie z niej grzechów, którymi była zanie�
czyszczona, tak i rzeczywiste oczyszczenie świątyni nie�
biańskiej dokonane zostanie przez usunięcie, czy wyma�
zanie grzechów, które zostały w niej zapisane.« Zwróćmy
uwagę, że słowa: »usunięcie« i »wymazanie« są określe�
niami bliskoznacznymi, czy jak A. T. Jones oddał to w The
Consecrated Way to Christian Perfection: »Oczyszczenie
świątyni, jeśli chodzi o nią samą, było zabraniem i wynie�
sieniem z niej wszystkich przestępstw ludu, które zostały
do niej wniesione poprzez codzienną służbę kapłanów.«

Terminy »wymazanie« i »oczyszczenie świątyni« zna�
czą właściwie to samo, zarówno zaś w Wielkim boju jak
i u A.T. Jonesa słowa »usunięcie« oraz »zabranie i wynie�
sienie« opisują, co oznacza wymazanie grzechów ze
świątyni niebieskiej.

Wynika z tego, że jedynymi grzechami, które zostaną
usunięte ze świątyni i umieszczone na koźle ofiarnym są
te grzechy, które wcześniej każdy jeden człowiek wniósł
na sąd. Nigdzie w Słowie Bożym ani w starotestamento�
wej służbie świątynnej nie znajdujemy jakiejkolwiek infor�
macji, aby grzech mógł być zdjęty z człowieka i umiesz�

82



RÓŻNICE POMIĘDZY SPRAWOZDANIEM GRZECHU, A SAMYM GRZECHEM

MUSZĄ BYĆ BARDZO WYRAŹNIE ZROZUMIANE

Sprawozdanie dokonywane jest przez rejestrujących go aniołów;
Grzech jest przenoszony przez naszego Najwyższego Kapłana.

Sprawozdanie dokonywane jest w chwili popełnienia grzechu, bez względu na
to, czy jest on wyznawany, czy nie;
Grzech przenoszony jest tylko wtedy, gdy zostanie wyznany, nie wcześniej.

Sprawozdanie jest jedynie zaksięgowaniem grzechu w niebie;
Grzech jest czymś, z czym trzeba się rozprawić. On nie jest
sprawozdaniem, on jest problemem.

Sprawozdanie nie zanieczyszcza ani grzesznika, ani świątyni;
Grzech zanieczyszcza najpierw grzesznika, a potem świątynię.

DLATEGO TEŻ TO NIE SPRAWOZDANIE,
LECZ GRZECH MUSI ZOSTAĆ USUNIĘTY, ABY DOKONAĆ

OCZYSZCZENIA —, NAJPIERW POKUTUJĄCEGO, A POTEM SAMEJ ŚWIĄTYNI



czony bezpośrednio na koźle ofiarnym. Najpierw musi
znaleźć się w samej świątyni oczekując na sąd, kiedy to
podjęta zostanie wielka decyzja, co stanie się z nim osta�
tecznie.

Gdy zasiądzie sąd zabrzmi doniosłe pytanie: co uczy�
nić z nagromadzonymi w świątyni grzechami i zanie�
czyszczeniami? Istnieją tylko dwie możliwości: albo
grzech z powrotem wróci do człowieka z powodu jego nie�
wierności, albo zostanie umieszczony na koźle ofiarnym,
który to poniesie ostatnią karę w ostatecznym zniszcze�
niu. Aby podjąć tę decyzję, zostaną otwarte i zbadane
księgi, a życie każdego, kto wyznawał imię Chrystusa
będzie po raz ostatni skontrolowane i osądzone. Jeśli
okaże się, że wierzący wszystkie swe świadome grzechy
przekazał do świątyni przed rozpoczęciem sądu, wtedy
werdykt kieruje te grzechy na głowę kozła ofiarnego,
wierzący zaś jest godzien dostąpić życia wiecznego. W
przypadku tych, którzy okazali się niewierni pozostawi�
wszy w sobie świadome grzechy, wszystkie grzechy, któ�
re przekazali do świątyni przed sądem włożone zostają z
powrotem na nich. Zobacz Mateusz 18,23.24, gdzie
Chrystus wyraźnie naucza o tym, iż człowiek może do�
stąpić przebaczenia, a mimo to później z powrotem mu�
sieć przyjąć ciężar swoich grzechów.

Zastanówmy się nad sytuacją człowieka, który nie
nauczył się prawdziwego wyznania winy. Mieni się on
oczywiście dzieckiem Bożym, przyjął imię Jezusa, wierny
jest wszystkim zewnętrznym wymaganiom prawa: odpo�
czywa w dzień sabatu, wiernie oddaje dziesięcinę, co ty�
dzień uczęszcza na nabożeństwa, piastuje w zborze
urząd itd, a mimo to grzeszy. Wie, że nie postępuje do�

84



brze i nienawidzi tego. Z prawdziwą skruchą i smutkiem
przychodzi i skłania się, by prosić Boga o przebaczenie
swych czynów wiernie obiecując, że już ich więcej nie
popełni i prosząc Pana, aby pomógł mu Swą łaską
przezwyciężyć te rzeczy.

W tym miejscu popełnia on straszny błąd nie dostrze�
gając faktu, że przebaczenie czynów bez rezygnacji z te�
go, czym się jest, jest daremne i nie przyniesie oczysz�
czenia od grzechu. Nie rozumie, że Bóg nie może odpo�
wiedzieć na modlitwę: »Panie pomóż mi czynić to, co jest
słuszne«, ponieważ dopóki w człowieku tkwi korzeń pro�
blemu, nie może on czynić dobrze z samej swej natury.

Jego modlitwa powinna brzmieć raczej: »Panie, uzna�
ję, że ten duch, który jest we mnie, ta pożądliwość, ten zły
smak, one są korzeniem kłopotu i z nich muszę zostać
oczyszczony. Oto składam je przed Tobą! Zabierz je,
abym z kolei mógł otrzymać nowe życie i żyć w posłu�
szeństwie do wszystkich Twoich przykazań«.

Ponieważ człowiek ten nie rozumie właściwego wyzna�
nia, nie może go też uczynić. Wraca więc do swych zajęć
z przekonaniem, że otrzymał przebaczenie cały czas jed�
nak nosząc w sobie grzech, który powinien był zanieść do
świątyni. Dlatego też grzech ten, zamiast znaleźć się w
świątyni zanim rozpocznie się sąd, wciąż jest w nim. O�
znacza to, że całe zadanie świątyni, którym jest przeba�
czenie czy usunięcie grzechu, w jego przypadku nawet
się nie rozpoczęło. Nie rozpoczęło się również jego przy�
gotowanie się na sąd. Faktem jest jednak, że bardzo wie�
lu ludzi, uważających się za dzieci Boże, w ten właśnie
sposób przychodzi do świątyni w całkowitym przekona�
niu, że ich grzechy są im przebaczone, a ich życie jest

85



drogą przygotowania się na przyjście Pana. Oby wszyscy
oni mogli się przebudzić, zanim będzie za późno! Nic
dziwnego, że natchnione pióro pisało z gorliwością: ». . .
przerażająco wielu opiera się na fałszywej nadziei.« Testi�
monies for the Church I, 188.

Może się nawet zdarzyć, że człowiek wyłącznie dzięki
sile woli nie popełni więcej jakiegoś grzechu. Jest rów�
nież możliwe, że zajmie on jakąś pozycję, która nie da mu
sposobności do popełniania określonych grzesznych
czynów. Jednak fakt zaprzestania popełniania grzechu
nie zbawi go w dniu sądu, jeżeli znajduje się w nim nadal
życie grzechu. Nie jest to możliwe z tej prostej przyczyny,
że celem sądu jest zapewnienie, aby grzech nigdy nie
wkroczył do nieba. Dlatego też sąd jest badaniem charak�
teru, a więc tego, czym jesteśmy. »Tak jak ogień objawia
różnicę pomiędzy złotem, srebrem i szlachetnymi kamie�
niami, a drewnem, sianem i słomą, tak dzień sądu wypró�
buje charaktery, ukazując różnicę pomiędzy tymi, które
zostały ukształtowane na podobieństwo Chrystusa, a ty�
mi, które zostały uformowane na podobieństwo grzesz�
nego serca.« The Review and Herald, 11. grudnia 1900 r.

Tak więc w dniu sądu zabrzmi doniosłe pytanie: gdzie
jest grzech? Jeżeli po zbadaniu okaże się, że nadal znaj�
duje się on w człowieku, wtedy sama natura tej sytuacji
uniemożliwi tej osobie wejście do nieba. Chwila zastano�
wienia wykaże, że tak właśnie jest. Gdy sąd rozpocznie
rozpatrywanie życia jakiegokolwiek człowieka, wtedy je�
dyny środek zapewniający usunięcie grzechu z ludzi —
świątynia i jej służba — nie będzie już dostępny. Wszy�
stkie drzwi będą zamknięte. Dlatego też wszelki grzech,
który jeszcze w nim pozostał, musi pozostać w nim na za�

86



wsze. Gdziekolwiek się on uda, grzech pójdzie wraz z
nim, gdyż jest on właściwie częścią niego samego.

Wiemy, że żaden grzech nie może wejść do nieba, z te�
go też powodu również i ten człowiek nie będzie mógł tam
wejść. Bogu nie pozostaje wówczas nic innego, jak tylko
pozostawić grzech na jego barkach i ogłosić nad nim
smutne »biada«: ». . . kto brudny, niech nadal się brudzi
. . .« Objawienie 22,11.

Dzisiaj Bóg współdziała z aniołami, z Duchem Świętym
i ze Swym Synem, aby wywieść i przygotować lud mo�
gący ostać się w dzień sądu. Dzieło to trwa już wiele lat
i w umysłach uczciwych dusz raz po raz zachodzi pyta�
nie: dlaczego sąd stale się opóźnia?

Z pewnością przyczyną tego stanu rzeczy nie jest brak
wysiłku ze strony ogromnej rzeszy ludzi, aby doskonale
zachowywać Boże prawo. W dzisiejszym świecie są lu�
dzie, którzy studiują to prawo z wielką skrupulatnością i
wystarczy tylko pokazać im jakieś nowe wymaganie, a
natychmiast uczynią wszystko, by mu sprostać, nawet je�
śli miało by kosztować to ich życie. Jest to jak najbardziej
godne pochwały, gdyż prawo należy zachowywać w naj�
drobniejszym szczególe.

Dopóki jednak nie rozumiemy faktu, że grzeszność
musi zostać usunięta z samej natury człowieka i dopóki
nie zrozumiemy warunków prawdziwego wyznania tak,
aby Bóg mógł wypełnić próżnię powstałą po starym życiu
życiem nowym, dopóty grzeszność nadal w nas pozosta�
nie, a wszystkie nasze dobre uczynki nie będą miały dla
nas większej wartości niż miały dla Żydów za dni Chrystu�
sa. Gdy sąd zasiądzie i zostaną podjęte wieczne decyzje,
a my powiemy: »Panie, Panie, czyż nie prorokowaliśmy w

87



imieniu Twoim; czy w imieniu Twoim nie wypędzaliśmy
demonów, i w imieniu Twoim nie czyniliśmy wielu cu�
dów?«, usłyszymy odpowiedź: » Nigdy was nie znałem,
idźcie precz ode mnie wy, którzy czynicie bezprawie!«
Mateusz 7,22.23.

Dzisiaj, jak nigdy dotąd, musimy nauczyć się żywego,
praktycznego i skutecznego doświadczenia mocy właś�
ciwego wyznania. Posiadamy obietnicę: »Jeśli wyznaje�
my nasze grzechy, wierny jest Bóg i sprawiedliwy, by
przebaczyć nam nasze grzechy i oczyścić nas ze wszel�
kiej nieprawości«, i nie ma nic bardziej pewnego niż to, że
On z pewnością przebaczy nam i całkowicie oczyści nas
od wszelkiej nieprawości, jeśli tylko we właściwy sposób
ją wyznamy. Pan obiecuje nam, że oczyści nas od wszel�
kiej nieprawości i obietnica ta jest pewna.

Gdyby tylko pozwoliła na to objętość tej książeczki,
można by opowiadać jedną historię po drugiej o doświad�
czeniach ludzi żyjących w tym wieku i pokoleniu, którzy
nauczywszy się tej prostej tajemnicy właściwego wyzna�
nia i wprowadziwszy.je w czyn ujrzeli, jak działa ona w ich
życiu.

Pewna siostra posiadająca silne poczucie sprawiedli�
wości była wielce rozgniewana i wzburzona sposobem, w
jaki pewni ludzie traktowali ją i jej męża. Nie kryła swych
uczuć przy okazji każdego nowego incydentu. Była jed�
nak całkowicie przekonana, że czyni źle wyrażając w ten
sposób to co czuje i często błagała Boga, aby dał jej nad
tym zwycięstwo. Ku jej przerażeniu jednak, kiedykolwiek
problem się pojawiał, górę brały te same stare uczucia.

Wtedy to dotarła do niej prosta prawda na temat właś�
ciwej drogi wyznawania grzechu i w całkowicie nowy spo�

88



sób podeszła do Boga. Chwytając się obietnicy wyznała
nie tylko to, co czyniła, ale i to, czym była, prosząc Pana,
aby na zawsze odebrał od niej stare reakcje i uczucia.
Wszystko to uczyniła w prostym zaufaniu, i z całkowitym
spokojem, że Bóg spełni to, co obiecał, wróciła do swoich
zajęć; albowiem to jest zwycięstwo wiary, jak jest napisa�
ne: »Jeśli wierzysz obietnicy — wierzysz, że dostąpiłeś
przebaczenia i oczyszczenia — Bóg dostarczy potwier�
dzenia. Jesteś uzdrowiony; tak jak Chrystus dał parality�
kowi moc, by chodził, gdy człowiek ten uwierzył, że jest
wyleczony, tak też stanie się, jeśli i ty wierzysz.« Steps to
Christ 51 (por. Droga do Chrystusa 57).

Minął jakiś czas, gdy pewnego dnia ci sami ludzie po�
traktowali jej męża jeszcze surowiej i jeszcze bardziej nie�
sprawiedliwie niż we wszystkich poprzednich przypad�
kach razem wziętych. Z pewnością było to szokujące do�
świadczenie, lecz nie pojawiła się żadna typowa dotąd
reakcja. Z radosną wdzięcznością wobec Boga siostra ta
uświadomiła sobie, że choć wcześniej zawsze dawała się
ponieść uczuciom mściwego gniewu, tym razem nie było
w niej nic poza ogromnym poczuciem litości i pragnienia
modlitwy za te dusze, które tak niesprawiedliwie obcho�
dzą się z jej współmałżonkiem.

Możemy również przytoczyć historię człowieka, który
przekonał się o swym grzesznym apetycie na pewną
niezdrową potrawę. Oczywiście, o ile chodzi o sam apetyt,
Bóg nie usunie z nas tego naturalnego pragnienia zaspo�
kojenia głodu, gdyż jest ono prawowitą częścią ludzkiej
natury. Nie mówimy o oczyszczeniu ciała, lecz o oczysz�
czeniu duszy. Musimy bardzo wyraźnie rozróżnić pomię�
dzy duchem mieszkającym w ciele, a samym ciałem.

89



Tak więc ów brat, przekonawszy się o swym grzechu,
zdecydował się go złożyć i już więcej tej potrawy nie spo�
żywać. Od tego dnia pozostał wierny swemu postanowie�
niu, za każdym razem jednak wchodząc do sklepu i
mijając półkę, na której stała owa potrawa, czuł, że ślina
napływa mu do ust w pragnieniu tej właśnie rzeczy.
Człowiek ten posiadał prawdziwe i żywe doświadczenie w
kwestii sprawiedliwości uzyskując zwycięstwa nad wielo�
ma innymi rzeczami w swym życiu; musiał on jednak jesz�
cze pogłębić swe zrozumienie właściwego wyznania.

Pewnego dnia, słuchając szczególnego studium na te�
mat natury wyznania, które Pan może przyjąć, uświa�
domił sobie, że choć nigdy nie popełnił już tego grzechu
ani też nawet tego nie zamierzał, sam grzech nadal jed�
nak w nim tkwił. Skłonność do niego, reakcja jaką wy�
woływał, pragnienie i pożądanie tej potrawy — innymi
słowy ta część jego życia, która była jego grzeszną
reakcją na tę rzecz nadal w nim istniała. W przerażeniu
ujrzał siebie stojącego w obliczu sądu, gdy w świetle pra�
wa grzech ten nie zostaje znaleziony w świątyni, lecz w
nim, i to w czasie, kiedy jest już za późno na oczyszczenie
się z niego.

Teraz jednak był jeszcze czas, tak więc z radością i
nadzieją w sercu udał się brat ten do świątyni i tam
poprosił Boga, by usunął On to zło z jego życia, wymazał
je z jego natury i umieścił w świątyni przed rozpoczęciem
się sądu. Potem złożył poruszające świadectwo mówiąc,
że odtąd za każdym razem, gdy mijał wspomniane stoi�
sko nie odczuwał żadnej reakcji, żadnego pożądania ani
pragnienia, lecz jedynie wspaniałe uczucie czystości,
zwycięstwa i oddzielenia od tej rzeczy. Wiedział on jed�

90



nak, że dzieło dopiero się rozpoczęło, i że głęboko w jego
życiu kryją się jeszcze źródła niejednego zła, z którymi po
kolei musi się rozprawić na bazie kolejnych właściwych
wyznań.

Ewangelia jest mocą Bożą ku zbawieniu od grzechu i
dla tych, którzy prostą wiarą pojmują zbawczą moc Bożą,
chwała, pełnia i doskonałość planu zbawienia zostaje
urzeczywistniona. Uczynili oni krok w kierunku nieba,
grzechy ich zostały wcześniej zaniesione na sąd i jeśli tyl�
ko wytrwają na tej drodze, z pewnością w dzień sądu o�
statecznego otrzymają życie wieczne.

91



Podsumowanie

Bóg obiecuje, że jeśli uczynisz tylko tę jedną rzecz —
wyznasz swoje grzechy, On uczyni dwie rzeczy: przeba�
czy i oczyści. Oznacza to, że dopóki nie nastąpi takie wy�
znanie, nie może On dokonać żadnej z nich, lecz gdy tyl�
ko zostanie ono uczynione, spełni obie. Tak więc, jeżeli
nie zostałeś oczyszczony, możesz być pewny, że nie
otrzymałeś również przebaczenia, a Twoje wyznanie nie
zostało przez Boga przyjęte.

Zasady właściwego wyznania mają swe zastosowanie
zarówno w dziele odrodzenia, jak i w procesie reformacji.

Pierwszym krokiem jest objawienie Ci nieświadomego
dotąd grzechu. Jest to dzieło Ducha Świętego, który obja�
wia we właściwym czasie, że prawdziwy, do tej pory nieu�
świadomiony problem leży w tym, jakim jesteś, a nie w
tym, co czynisz. Rzeczą zasadniczą jest dostrzec to i zro�
zumieć.

Następnie bez cienia wątpliwości czy niepewności mu�
sisz poznać, że służba świątynna zapewnia Ci wszystko,
co jest konieczne dla przebaczenia i oczyszczenia z rze�
czywistej grzeszności. Musisz mieć wiarę, że Pan odbie�
rze będącego w Tobie złego ducha i w to miejsce udzieli
Ci nowego ducha.

Wtedy to, podobnie jak starożytni Izraelici, musisz
przyjść do świątyni, aby wyznać nie tylko to, co uczyniłeś,
ale i to jakim jesteś. Właściwie nie tylko wyznać, lecz fak�
tycznie wręczyć Bogu, aby zabrał to od Ciebie wierząc, że
On to dosłownie czyni.

Musisz zrezygnować z tego grzechu całkowicie i do�
browolnie. Jeżeli w najmniejszym stopniu się go trzy�

92



masz, Pan nie może Ci go odebrać. Jeżeli znajdujesz w
sobie niechęć do poddania go, wtedy proś Pana, aby
darował Ci ochotne serce — abyś był w stanie znienawi�
dzieć ten grzech.

Oddawszy stare życie i ducha grzechu, musisz popro�
sić o wypełnienie powstałej próżni nowym życiem i no�
wym duchem, dziękując Bogu nie za to, że otrzymasz ten
dar, ale że już go otrzymałeś.

Wróć do swych zajęć wiedząc, że, jeśli chodzi o ten
grzech, nie jesteś już tą samą osobą, którą byłeś, zanim
uczyniłeś to wyznanie. Stare przeminęło, oto wszystko
stało się prawdziwie nowe.

Zachowaj w Swym sercu przekonanie, że skończyłeś
raz na zawsze z tym grzechem tak, że odmówisz ustą�
pienia nawet w myślach, gdy diabeł przyjdzie do Ciebie
ze swoją pokusą.

Nowe życie utrzymuj w mocy i dobrej formie poprzez
stałe karmienie się Bożym Słowem i pełną modlitwy czuj�
ność.

W końcu, jeśli diabłu rzeczywiście uda się przywieść
Cię do upadku pod presją jego zwodniczej mocy, nie
zniechęcaj się. Idź jeszcze raz po przebaczenie i oczysz�
czenie, i kontynuuj Twą pielgrzymkę do nieba.

Pamiętaj, że wszystkie grzechy muszą znaleźć się w
świątyni przed sądem, aby nie było ich w Tobie, gdy roz�
pocznie się ostateczne śledztwo.

93



Appendix

Lekcji dotyczącej właściwego wyznania nauczyliśmy
się na bazie studium codziennej służby w ziemskiej
świątyni, która miała miejsce na dziedzińcu, przy ołtarzu
do całopalenia. Ponieważ ołtarz ten jest symbolem krzy�
ża, zrozumienie drogi do ołtarza pozwoli zrozumieć drogę
do Chrystusa, do stóp krzyża.

Nie należy jednak interpretować tego, jakoby autor
nauczał, iż Chrystus dokonuje to dzieło dla nas ze świę�
tego miejsca w świątyni w niebie. Nauka taka usuwałaby
fundamentalne filary i podwaliny wielkiego poselstwa a�
dwentowego — poselstwa trzeciego anioła, które naświe�
tla dzieło Chrystusa w miejscu najświętszym niebiańskiej
świątyni.

Pewne jest, że w roku 1844 Chrystus zakończył Swe
dzieło w miejscu świętym niebiańskiej świątyni rozpoczy�
nając dzieło w miejscu najświętszym. Nie wyjdzie On z
niego dopóki zaślubiny nie zostaną dokonane, a dzieło
zakończone. Wyjaśniają to następujące słowa: »Gdy pod�
czas służby w ziemskiej świątyni, która — jak to ujrzeliś�
my — była symbolem świątyni niebieskiej, najwyższy
kapłan w dzień pojednania wchodził do miejsca najświęt�
szego, służba w pierwszym pomieszczeniu ustawała.
Bóg polecił: >Żaden człowiek nie będzie przebywał w na�
miocie zgromadzenia, gdy on tam będzie wchodził, aby
dokonać przebłagania w świątyni za samego siebie i za
swój dom i za całe zgromadzenie Izraela, dopóki nie wyj�
dzie< (3. Mojżeszowa 16,17). Gdy więc Chrystus wszedł
do najświętszego, by dokonać ostatecznego dzieła oczy�
szczenia, zaprzestał On Swej służby w pierwszym po�

94



mieszczeniu. Ale gdy zakończyła się służba w pierwszym
pomieszczeniu, rozpoczęła się służba w drugim. Gdy w
służbie symbolicznej najwyższy kapłan opuszczał miej�
sce święte w dniu pojednania, udawał się przed oblicze
Boga, aby przedłożyć krew ofiary za grzech na rzecz
całego Izraela, który prawdziwie pokutował za swoje zło.
Tak i Chrystus dokonał jednej części Swojego dzieła, jako
nasz Pośrednik, by rozpocząć kolejną fazę, nadal jednak
powołuje się na Swoją krew, aby wstawiać się przed Oj�
cem za grzesznikami.« The Great Controversy 428.429
(por. Wielki bój 347).

Słowa te świadczą wyraźnie, że z miejsca najświęt�
szego Jezus kontynuuje również i tę służbę, która po�
przednio dokonywana była w miejscu świętym. Fakt ten
jest zapewnieniem ciągłej możliwości przenoszenia na�
szych grzechów do świątyni. Nie stoi to w żadnej sprzecz�
ności z symbolem, gdyż jeżeli zwrócimy się do 4.Mojże�
szowej 29, przekonamy się, że Pan bardzo jasno mówi o
zupełności codziennej służby, jaka była przeprowadzana
w wielkim dniu pojednania. Zanim przeczytamy te wier�
sze (4. Mojżeszowa 29,7�11), musimy podkreślić bardzo
wyraźną różnicę, która dla wielu nie wydaje się być oczy�
wista: faktyczna służba wielkiego dnia ostatecznego po�
jednania nie zajmowała całości tego dnia, lecz jedynie
krótki czas pod jego koniec. Nawet tego dnia, i to aż do
chwili rozpoczęcia faktycznej służby oczyszczenia,
wszyscy Izraelici w pełni mogli skorzystać z codziennych
usług, które były jak zwykle ofiarowane.

Przeczytajmy sprawozdanie na temat służby codzien�
nej w 4. Mojżeszowej 29,7�11: »W dziesiątym zaś dniu te�
go siódmego miesiąca będziecie mieli uroczyście ogło�

95



szone święto i będziecie pościć. Nie będziecie wykony�
wać żadnej pracy, l złożycie na ofiarę całopalną woń
przyjemną dla Pana, jednego cielca, jednego barana, sie�
dem rocznych jagniąt, a mają być u was bez skazy, a na
ofiarę z pokarmów trzy dziesiąte efy przedniej mąki za�
czynionej z oliwą na cielca, dwie dziesiąte efy na jednego
barana, po jednej dziesiątej na każde jagnię z tych sied�
miu jagniąt i jednego kozła na ofiarę za grzech oprócz
ofiary przebłagalnej za grzech i oprócz stałej ofiary
całopalnej wraz z ich ofiarą z pokarmów i ich ofiarami z
płynów.«

Tak jak zwykła, codzienna służba za grzech dostępna
była w dzień pojednania za czasów Izraela, tak i w rzeczy�
wistym dniu pojednania służba codzienna dostępna jest
aż do rozpoczęcia sądu nad żyjącymi. Lecz nasz Arcy�
kapłan — Jezus — nie wykonuje służby codziennej w
miejscu świętym; czyni to w najświętszym.

W starotestamentowej służbie świątynnej zawarta jest
wielka duchowa prawda, której powinniśmy się nauczyć.
Podczas gdy Izraelici zawsze mieli gorliwie wyzbywać się
grzechu ze swego życia, w dniu pojednania otrzymali po�
lecenie, aby szczególnie się na tym skoncentrować. Tego
dnia nakazano im »ukorzyć swe dusze«. »Dziesiątego
dnia jednak, tego samego siódmego miesiąca będzie
dzień pojednania. Będzie to dla was święte zgromadze�
nie. Ukorzycie się i złożycie Panu ofiary ogniowe. Żadnej
pracy w tym dniu wykonywać nie będziecie, gdyż jest to
dzień pojednania, aby pojednać się z Panem, Bogiem
waszym. Każdy zaś, kto się nie ukorzy w tym dniu, będzie
wytracony ze swego ludu.« 3.Mojżeszowa 23,27�29.

Od roku 1844 żyjemy w czasie odpowiadającym temu

96



starotestamentalnemu wydarzeniu. Teraz właśnie trwa
rzeczywisty dzień pojednania. Światło, które oświeca lud
Boży, odkąd Chrystus wszedł do miejsca najświętszego
w niebie, stawia ten lud w stanie najwyższej odpowie�
dzialności i sugerując, że nie jesteśmy wystarczająco
świadomi tej odpowiedzialności, bezpośrednio zaleca
nam, byśmy ukorzyli nasze dusze przed Panem i gorliwie
pokutowali za każdy grzech.

97



Do dalszego studium polecamy:

Z niewoli do wolności F. T. Wright

Powrót Chrystusa opóźnia się. Dlaczego? F.T. Wright

Usprawiedliwiony! — Przez wiarę! F.T. Wright

Zbór Boży nie jest Babilonem F.T. Wright

Literatura jest również do nabycia w innych językach, jak np. angielskim,
niemieckim, hiszpańskim, portugalskim i rumuńskim.




	WYZNANIE,KTÓRE MOŻE BYĆPRZYJĘTE
	SPIS TREŚCI
	Wyznanie,które może byćprzyjęte
	Reformacja
	W świątyni
	Przy ołtarzu
	W świetle sądu

	Podsumowanie
	Appendix



