
 

 
PRAWDZIWY I FAŁSZYWY 

PROTESTANTISM 

A.T. Jones 

 

 

 

 

 



 

 

Tytuł oryginału: 

Protestantism True and False  

 

 

 

Okładka: 

Chłostanie Kwakra z książki “Księga Legend Nowej Anglii” (1884) 

 

 

 

 

Źródło: 

The Two Republics, chapter 23 

 

 

 

 

Tłumaczenie: 

Mirosław Kudzia 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

SPIS TREŚCI: 

1. Początek Reformacji ...............................................................................  1 

Papieska potęga i ochrona Lutra ..............................................................  1 

 

2. Zasady Protestantyzmu ..........................................................................  8 

 

3. Postęp Reformacji w Europie.................................................................... 12 

Luteranie w Niemczech ............................................................................ 12 

Reformacja w Szwajcarii .......................................................................... 13 

Reformacja w Anglii ................................................................................. 14 

Kalwinizm w Genewie ............................................................................. 25 

Kalwinizm w Szkocji ................................................................................ 31 

 

4. Purytanizm i teokracja Nowej Anglii ......................................................... 34 

 

5. Cierpienia Baptystów ............................................................................... 77 

 

6. Cierpienia Kwakrów................................................................................. 94 

 

7. Dodatkowe prawa religijne w Nowej Anglii ..............................................123 

 

8. Podsumowanie .......................................................................................131 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

1 
 

1. Początek Reformacji 

 

Papieska Potęga i ochrona Lutra 

eformacja zaprotestowała przeciwko systemowi papieskiemu i 

ustanowiła na nowo prawa sumienia każdego człowieka, ogłaszając 

rozdział Kościoła od państwa i stwierdzając, że cezarowi należy się 

tylko to, co należy do cezara, podczas gdy ludziom pozostawiono swobodę 

oddawania Bogu - zgodnie z nakazami własnego sumienia - tego, co należy do 

Boga. 

Lutrowi, bardziej niż komukolwiek innemu, przypadło w udziale błogosławione  

zadanie rozpoczęcia walki z papiestwem i ogłoszenia zasad protestantyzmu. Nie bez 

powodu Luter stoi na czele wszystkich ludzi, w czasie wielkiej Reformacji i w 

okresie historii protestantyzmu. On, jako jedyny ze wszystkich przywódców podczas 

Reformacji, trzymał siebie i swoją sprawę z dala od potęg tego świata i odrzucał 

wszelkie powiązania państwa z dziełem Ewangelii, nawet w celu jej wspierania. 

Po tym, jak Luter spalił bullę papieską, Aleander - nuncjusz papieski, w czasie 

koronacji Karola V w Kolonii, zwrócił się do elektora Fryderyka Saskiego, którego 

poddanym był Luter, następującymi słowami: 

„Spójrz na ogromne niebezpieczeństwa, na jakie ten człowiek naraża 

wspólnotę chrześcijańską. Jeśli lekarstwo nie zostanie szybko 

zastosowane, imperium ulegnie zniszczeniu. Co zrujnowało Greków, jeśli 

nie odrzucenie przez nich papieża? Nie możecie pozostać zjednoczeni z 

Lutrem, nie odłączając się od Jezusa Chrystusa. W imię Jego 

Świątobliwości proszę Was o dwie rzeczy: po pierwsze, o spalenie pism 

Lutra. Po drugie, o ukaranie go zgodnie z jego przewinieniami. Jeśli nie, 

to przynajmniej o wydanie go jako więźnia papieżowi. Cesarz i wszyscy 

R 



 

2 
 

książęta cesarstwa zadeklarowali gotowość spełnienia naszych żądań. 

tylko Wy wciąż się wahacie.”1 

 

 

Marcin Luter 

Na to elektor odpowiedział, że sprawa jest zbyt ważna, aby decydować o niej  

pochopnie i że w późniejszym czasie udzieli jednoznacznej odpowiedzi. W tym czasie 

Luter napisał do Spalatina, kapelana elektora, te słowa: 

                                                           
1
 D’Aubigne’s History of the Reformation of the Sixteenth Century, księga VI, rozdział XI, paragraf 9. 



 

3 
 

„Gdyby Ewangelia miała być głoszona lub podtrzymywana mocą tego 

świata, Bóg nie powierzyłby jej rybakom. Obrona Ewangelii nie należy do 

książąt i kapłanów tego świata. Mają oni dość pracy, by chronić się przed 

sądami Pana i Jego Pomazańca. Jeśli głoszę, to tylko po to, aby mogli 

poznać słowo Boże i przez nie zostać zbawieni.”2 

 

Gdy Luter wracał do domu z Sejmu w Wormacji, gdzie wygłosił swoją pamiętną 

obronę, Fryderyk kazał go pojmać i wywieźć do Wartburga. Tam był   

przetrzymywany w tajemnicy, aby chronić go przed gniewem papiestwa, który to 

gniew - za pośrednictwem władzy cesarskiej – został wyrażony następującymi 

słowami: 

„My, Karol V, do wszystkich elektorów, książąt, prałatów i innych, 

których to może dotyczyć: 

Wszechmogący powierzył nam, dla obrony swojej świętej wiary więcej 

królestw i władzy, niż dał któremukolwiek z naszych poprzedników. My 

zatem, zamierzamy dołożyć wszelkich starań, aby zapobiec powstaniu 

jakiejkolwiek herezji, która mogłaby splugawić nasze święte cesarstwo. 

Mnich augustianin, Marcin Luter, choć przez nas napominany, rzucił 

się jak szaleniec przeciwko świętemu Kościołowi i usiłował go zniszczyć za 

pomocą ksiąg pełnych bluźnierstw. W haniebny sposób znieważył 

niezniszczalne prawo świętego związku małżeńskiego. Usiłował zachęcić 

ludzi świeckich do umycia rąk we krwi kapłanów. Obalając wszelkie 

posłuszeństwo, nigdy nie przestał wzniecać buntu, podziałów, wojen, 

morderstw, kradzieży i pożarów i pracować nad całkowitym zniszczeniem 

wiary chrześcijan... Jednym słowem, aby pominąć milczeniem wszystkie 

swoje inne nieprawości - ta istota - która nie jest człowiekiem, ale samym 

Szatanem pod postacią człowieka i przyodzianym w kaptur mnicha, 

zebrała w jedno cuchnące jezioro wszystkie najgorsze herezje minionych 

czasów i dodała do tego kilka własnych... 

                                                           
2
 D’Aubigne’s History of the Reformation of the Sixteenth Century, księga VI, rozdz. XI, paragraf 13. 



 

4 
 

Odesłaliśmy zatem tego Lutra sprzed naszego oblicza, aby wszyscy 

pobożni i rozsądni ludzie uważali go za głupca lub opętanego przez 

diabła. Oczekujemy, że po upływie ważności jego żelaznego listu, zostaną 

podjęte skuteczne środki, aby powstrzymać jego wściekły gniew. 

Dlatego pod groźbą kary zdrady stanu, zabraniamy wam, abyście 

wspomnianego Lutra - po upływie czasu tego żelaznego listu - nie 

udzielali mu schronienia, nie dawali mu jedzenia i picia, nie użyczali mu 

żadnej pomocy, czy to publicznie czy potajemnie. Nakazujemy wam 

ponadto, abyście go pojmali lub kazali pojmać, gdziekolwiek go 

znajdziecie i przyprowadzili go do nas bezzwłocznie lub przechowali go w 

całkowitym bezpieczeństwie, aż do momentu, gdy usłyszycie od nas co do 

tego jak jak macie postąpić w jego sprawie, i aż do otrzymania należnej 

nagrody za wasze wysiłki w tak świętym dziele. 

Co do jego zwolenników, to pojmacie ich, stłumicie i skonfiskujecie ich 

dobra. 

Co do jego pism - tak jak najlepsze pożywienie staje się postrachem 

całej ludzkości, gdy tylko zmiesza się z nim kroplę trucizny - tak też jego 

książki, które zawierają śmiertelną truciznę dla duszy. Powinny one 

zostać nie tylko odrzucone, ale i całkowicie zniszczone. Spalcie je zatem 

lub w inny sposób zniszczcie je całkowicie. 

Co do autorów, poetów, drukarzy, malarzy, sprzedawców i nabywców 

afiszów, pism lub obrazów przeciwnych papieżowi lub kościołowi, 

pojmacie takie osoby i ich dobra, i traktować ich będziecie według 

waszego upodobania. 

A jeśli ktokolwiek, niezależnie od jego godności, ośmieli się działać 

wbrew dekretowi naszego cesarskiego majestatu, orzekamy, że zostanie 

wyjęty spod prawa naszego cesarstwa. 

Niech każdy się do tego zastosuje.”3 

 

                                                           
3
 D’Aubigne’s History of the Reformation of the Sixteenth Century, Book VII, Chapter XI, par. 13. 



 

5 
 

Luter pozostał w Wartburgu do 3 marca 1522 roku, kiedy to bez niczyjego 

pozwolenia wyjechał i powrócił do Wittembergii. Wiedząc, że opuszczenie Wartburga 

bez powiedzenia  o tym księciowi elektorowi byłoby aktem niewdzięczności, a także 

rozumiejąc, że wyjazd oznaczał zrzeczenie się ochrony elektora, trzeciego dnia 

podróży, napisał do niego następujący list: 

„Łaska i pokój od Boga, naszego Ojca i od Pana Jezusa Chrystusa. 

Najjaśniejszy elektorze, Łaskawy Panie. 

To co stało się w Wittemberdze, ku wielkiej hańbie Ewangelii, napełniło 

mnie takim żalem, że gdybym nie był pewien słuszności naszej sprawy, to 

całkowicie bym w nią zwątpił. 

Wasza Wysokość wie – a jeśli nie, to teraz to oświadczam – że 

otrzymałem Ewangelię nie od ludzi, ale z nieba, od naszego  Pana Jezusa 

Chrysta. Jeśli prosiłem o pouczenie, to nie dlatego, że miałem wątpliwości 

co do prawdy, ale z pokory i w celu pozyskania innych. A ponieważ moja 

pokora została obrócona przeciwko Ewangelii, moje sumienie podpowiada 

mi, aby działać w inny sposób. Byłem uległy wobec Waszej Wysokości i 

pozostałem na wygnaniu przez ten rok. Diabeł wie, że nie ze strachu to 

zrobiłem. Poszedłbym do Worms  nawet gdyby było tam tylu diabłów, ile 

jest dachówek na dachach. Teraz książę Jerzy, którym Wasza Wysokość 

tak bardzo stara się mnie przestraszyć, jest mniej straszny niż pojedynczy 

diabeł. Gdyby to, co wydarzyło się w Wittenberdze, miało miejsce w 

Lipsku (rezydencji księcia), natychmiast wsiadłbym na konia i tam 

pojechał. Nawet gdyby (niech Wasza Wysokość wybaczy mi to 

stwierdzenie) miałoby padać przez dziewięć dni, a sam książe Jerzy byłby 

dziewięć razy bardziej wściekły niż zwykle jest. Co on sobie myśli 

atakując mnie? Czy on traktuje  Chrystusa, mojego Pana, jako 

marionetkę? Oby Pan zechciał odwrócić straszny sąd, który go czeka. 

Wasza Wysokość musi wiedzieć, że zmierzam do Witteberga, pod 

potężniejszą opieką niż opieka elektora. Nie zamiarzam prosić Waszej 

Wysokości o protekcję - wręcz przeciwnie. Wolałbym raczej udzielić Wam 

mojej. Gdybym wiedział, że Wasza Wysokość może lub zechce mnie 

chronić, nie przybyłbym do Wittenberga. Żaden miecz nie pomoże w tej 



 

6 
 

sprawie. Sam Bóg musi zrobić wszystko bez pomocy i współpracy 

człowieka. Ten, kto ma największą wiarę, jest najlepszym obrońcą. Teraz 

dostrzegam, że Wasza Wysokość jest jeszcze bardzo słaby w wierze. 

Ale ponieważ Wasza Wysokość pragnie dowiedzieć się co teraz robić, 

odpowiem z całą pokorą. Wasza Elektorska Wysokość już zrobiła zbyt 

wiele i nie powinna robić nic więcej. Bóg nie życzy sobie i nie toleruje 

zarówno Waszych trosk i trudów, jak i moich. Niech zatem Wasza 

Wysokość postąpi tak jak należy postąpić. 

Co tyczy się mojej sprawy, Wasza Wysokość musi działać jako elektor. 

Musisz zezwolić na wykonywanie rozkazów Jego Cesarskiej Mości w 

twoich miastach i na wsiach. Nie wolno ci stawiać żadnych przeszkód, 

gdyby zaszła potrzeba pojmania mnie lub zabicia. Nikt bowiem nie może 

sprzeciwiać się władzy, z wyjątkiem Tego, który ją ustanowił. Gdyby moi 

wrogowie lub ich wysłannicy wkroczyli na ziemie Waszej Wysokości, 

niech Wasza Wysokość zostawi bramy otwarte i uszanuje listy żelazne. 

Przez to unikniecie wszelkich kłopotów i niebezpieczeństw.  

Pisałem ten list w pośpiechu, abyście nie byli zaskoczeni, gdy dowiecie 

się o moim przybyciu. Ten, z którym mam do czynienia, jest inną osobą 

niż książę Jerzy. On zna mnie dobrze, a ja wiem o Nim coś niecoś. 

Najpokorniejszy sługa Waszej Elektorskiej Wysokości, 

MARCIN LUTER.  

Borna, Hotel Konduktor, Środa Popielcowa,1552.”4 

 

Podczas jego nieobecności wybuchły fanatyczne nastroje i podjęto skrajne, a nawet 

dość gwałtowne kroki. Wśród pierwszych słów, jakie wypowiedział po przybyciu do 

Wittenberga, znalazły się te: 

„Musimy walczyć słowem. Słowem obalać i niszczyć to, co zostało 

ustanowione przemocą. Nie zamierzam używać siły wobec przesądnych, 

ani niewierzących. Niech ten kto wierzy, podejdzie bliżej. Niech nie 

                                                           
4
 D’Aubigne’s History of the Reformation of the Sixteenth Century, księga IX, rozdz. VIII, paragraf 14. 



 

7 
 

przygląda się z boku. Nikogo nie należy ograniczać. Wolność jest sednem 

wiary.”5 

 

W 1524 roku chłopi ze Szwabii zbuntowali się, a w styczniu 1525 roku Luter 

zwrócił się do nich następującymi słowami: 

„Papież i cesarz zjednoczyli się przeciwko mnie. Jednak, im bardziej 

papież i cesarz szturmują, tym większy postęp czyni Ewangelia… 

Dlaczego? Ponieważ nigdy nie dobyłem miecza, ani nie nawoływałem do 

pomsty. Ponieważ nie uciekałem się do tumultu, ani buntu. Powierzyłem 

wszystko Bogu i oczekiwałem Jego silnej ręki. Chrześcijanie walczą nie 

mieczem ani muszkietem, ale cierpieniem i krzyżem. Chrystus, ich wódz, 

nie trzymał miecza – On wisiał na drzewie.”6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
5
 D’Aubigne’s History of the Reformation of the Sixteenth Century, księga IX, rodz. VIII, paragraf 22. 

6
 Idem, księga X, rozdz. X, paragraf 19. 



 

8 
 

2. Zasady Protestantyzmu 

 

iedy 25 czerwca 1530 roku w Augsburgu złożono pamiętne wyznanie 

wiary Protestantyzmu, wyznanie to, sporządzone pod kierownictwem 

Lutra - choć wówczas nieobecnego - ogłosiło na zawsze zasady 

Protestantyzmu w kwestii kościoła i państwa. Dokument ten stwierdzał 

następująco: 

 „ARTYKUŁ XXVIII. O WŁADZY KOŚCIELNEJ 

Doszło do wielkich sporów dotyczących władzy biskupów, w których 

niektórzy w niestosowny sposób mieszali władzę kościelną z władzą 

miecza. Z tego zamieszania wynikły bardzo wielkie wojny i zamieszki. 

Podczas gdy papieże, ufając „władzy kluczy‟, nie tylko ustanowili nowe 

rodzaje posługi, obciążali sumienia ludzi różnymi obostrzeniami i 

brutalnymi ekskomunikami, ale także usiłowali przenosić królestwa 

doczesne z jednego na drugie i pozbawiać cesarzy ich władzy i autorytetu. 

Te błędy pobożni i uczeni ludzie w Kościele od dawna potępiali. Z tego też 

powodu nasz Kościół był zmuszony - dla pocieszenia ludzkich sumień - 

wykazać różnicę między władzą kościelną, a władzą miecza. I nauczali, że 

obie te władze - z nakazu samego Boga - należy szanować i czcić jako 

główne błogosławieństwa Boże na ziemi. 

Otóż ich osąd jest taki: że władza kluczy, czyli władza biskupów - 

zgodnie z Ewangelią - jest władzą lub nakazem od Boga, aby głosić 

Ewangelię, odpuszczać lub zatrzymywać grzechy i udzielać sakramenty. 

Chrystus bowiem posyła swoich apostołów z tym nakazem: „Jak Ojciec 

Mnie posłał, tak i Ja was posyłam. Weźmijcie Ducha Świętego: Którym 

grzechy odpuścicie, są im odpuszczone, a którym zatrzymacie, są im 

zatrzymane‟. 

Jan 20,21-23. „Idźcie i głoście Ewangelię wszelkiemu stworzeniu‟, itd. 

Mk 16,15. 

K 



 

9 
 

Władza ta jest sprawowana jedynie poprzez nauczanie lub głoszenie 

Ewangelii jak i udzielanie sakramentów - czy to wielu, czy pojedynczym 

osobom - zgodnie z ich powołaniem. Albowiem w ten sposób nie są nam 

dane rzeczy materialne, lecz wieczne; wieczna sprawiedliwość, Duch 

Święty i życie wieczne. Tych rzeczy nie można uzyskać inaczej, jak tylko 

przez posługę słowa i sakramentów. Jak mówi Paweł: „Ewangelia jest 

mocą Bożą ku zbawieniu każdego, kto wierzy” (Rz 1,16). Poniewaź władza 

kościelna obdarza rzeczami wiecznymi i jest sprawowana jedynie przez 

posługę słowa, zatem nie przeszkadza ona władzy świeckiej bardziej, niż 

sztuka śpiewu przeszkadzałaby tejże. Jest tak, ponieważ administracja 

świecka zajmuje się innymi sprawami, niż Ewangelia. Władza świecka nie 

broni dusz, ale ciał i rzeczy cielesnych przed jawnymi krzywdami. 

Zmusza ludzi mieczem i karami cielesnymi, aby podtrzymać 

sprawiedliwość i pokój w społeczeństwie. 

Dlatego nie należy mylić władzy kościelnej ze świecką. Władza 

kościelna ma swoje własne zadanie: głoszenie Ewangelii i udzielanie 

sakramentów. Niech nie wkracza siłą do cudzego urzędu. Niech nie 

przenosi królestw ziemskich. Niech nie uchyla praw urzędniczych. Niech 

nie odmawia należnego im posłuszeństwa. Niech nie utrudnia wydawania 

wyroków dotyczących jakichkolwiek rozporządzeń lub umów cywilnych. 

Niech nie narzuca władzy świeckiej, prawa dotyczącego formy państwa. 

Jak mówi Chrystus: „Królestwo moje nie jest z tego świata‟   (Jan 18,36). 

A także: „Któż mnie ustanowił sędzią, albo rozjemcą nad wami?‟ (Łk 

12,14). Paweł natomiast mówi: „Nasza ojczyzna jest w niebie‟ (Flp 3,20). 

„Broń, którą walczymy, nie jest cielesna, lecz ma moc burzenia warowni, 

burzenia podstępów‟, itp. 2 Kor. 10:4-5. 

W ten sposób rozróżniamy obowiązki każdej władzy - jedną od drugiej - 

i napominamy wszystkich, aby czcili obie władze i uznawali obie za dary i 

błogosławieństwa Boga. 

Jeśli biskupi mają jakąkolwiek władzę miecza, to nie jako biskupi z 

nakazu Ewangelii, lecz z prawa ludzkiego nadanego im przez królów i 

cesarzy; dla cywilnego zarządzania ich dobrami. Jest to jednak inna 

funkcja niż posługa Ewangelii. 



 

10 
 

Jeśli zatem mowa jest o jurysdykcji biskupów, należy odróżnić władzę 

świecką od jurysdykcji kościelnej. Z drugiej strony, zgodnie z Ewangelią - 

lub jak to nazywają - prawa Bożego, biskupi jako biskupi, to znaczy ci, 

którym powierzono sprawowanie Słowa Bożego i sakramentów, nie mają 

żadnej innej jurysdykcji, jak tylko odpuszczanie grzechów, a także 

badanie i odrzucanie sprzecznej z Ewangelią doktryny oraz wykluczanie 

ze wspólnoty Kościoła ludzi niegodziwych, których to niegodziwość 

udawadnia się bez użycia siły ludzkiej, lecz jedynie przez Słowo Boże. I w 

tym względzie Kościoły powinny koniecznie być im posłuszne, zgodnie ze 

słowami Chrystusa: „Kto was słucha, Mnie słucha‟ (Łk 10,16). Lecz gdy 

nauczają lub postanawiają coś sprzecznego z Ewangelią, wówczas 

kościoły mają nakaz Boży, który zabrania im posłuszeństwa: „Strzeżcie 

się fałszywych proroków‟ (Mat. 7:15). „Choćby anioł z nieba głosił inną 

ewangelię, niech będzie przeklęty‟. (Gal. 1:8). „Nie możemy nic uczynić 

przeciwko prawdzie, ale dla prawdy‟. (2 Kor. 13:8). A także: „Tę moc dał 

mi Pan ku zbudowaniu, a nie ku zagładzie‟. (2 Kor. 13:10). 

 

To wyznanie jest fundamentalnym wykładem doktryny Chrystusa dotyczącej 

władzy doczesnej i duchowej. Jasno i poprawnie definiuje ono władzę państwa, 

która obejmuje tylko sprawy cywilne. Znaczy to, że miecz, którym posługuje się 

władza, ma na celu zachowanie sprawiedliwości i pokoju cywilnego; że władza 

państwa ma być sprawowana wyłącznie nad ciałami ludzi i doczesnymi sprawami 

życia, to znaczy sprawami tego świata. To oddziela państwo od wszelkich powiązań 

lub ingerencji w sprawy duchowe lub religijne. Całkowicie oddziela religię od 

państwa. 

Co więcej, określając rolę państwa, jasno określa również miejsce kościoła. Podczas 

gdy państwo ma trzymać się z dala od spraw duchowych i religijnych, a zajmować 

się wyłącznie sprawami cywilnymi i doczesnymi ludzi, kościół z drugiej strony, ma 

trzymać się z dala od spraw państwa i nie ingerować w sprawy cywilne i doczesne 

ludzi. Władza kościoła nie ma pełnić funkcji państwa. Władza kościoła nigdy nie 



 

11 
 

powinna naruszać sfery państwa, ani starać się kierować jego jurysdykcją. 

Obowiązkiem duchowieństwa jest głoszenie Ewangelii Chrystusa, a nie 

egzekwowanie praw ludzkich. W postępowaniu wobec członków kościoła w ramach 

sprawowania dyscypliny, władze kościelne mają działać bez użycia siły ludzkiej, a 

wyłącznie na podstawie słowa Bożego. Posługa Ewangelii odnosi się wyłącznie do 

spraw wiecznych i nie ma zajmować się administracją polityczną. 

Taki jest Protestantyzm. Takie jest chrześcijaństwo. Gdziekolwiek przestrzegano 

tych zasad, istniał Protestantyzm ucieleśniony w kościele i państwie. Gdziekolwiek 

te zasady nie były przestrzegane, istniała zasada papiestwa. I nie ważne jest to, 

jakie jest czyjeś wyznanie lub przynależność kościelna. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

12 
 

3. Postęp Reformacji w Europie 

 

Luteranie w Niemczech 

 późniejszych latach, odmawiając kroczenia w postępującym 

naprzód świetle - a przez to mając mniej Słowa Bożego i w 

konsekwencji mniej wiary - nawet sam Luter odstąpił od 

pierwotnych zasad protestanckich i chrześcijańskich. Odmówił jakiegokolwiek 

prawa do tolerancji Zwinglianom i opowiadał się za wygnaniem „fałszywych 

nauczycieli” oraz całkowitym wykorzenieniem Żydów z krajów „chrześcijańskich.”7 

Po śmierci Lutra wielu protestantów postanowiło trwać przy głoszonych przez niego 

doktrynach i konsekwentnie odmawiało zrobienia choćby jednego kroku naprzód. 

W ten sposób stali się Luteranami, a nie protestantami, i tak powstał Kościół 

Luterański. I chociaż kościół ten do dziś uznaje Wyznanie Augsburskie za jeden ze 

swoich głównych symboli i pomimo że, około końca XVII wieku, 

„Kościoły Luterańskie przyjęły naczelną zasadę Arminian, która mówi, 

że chrześcijanie odpowiadają wyłącznie przed Bogiem za swoje uczucia 

religijne i że żaden człowiek nie może być karany przez świeckich sędziów 

za swoje błędne poglądy tak długo, jak długo zachowuje się jak cnotliwy i 

posłuszny poddany, i jak długo nie podejmuje prób zakłócania pokoju i 

porządku społeczeństwa obywatelskiego.”8 

 

Jednak od roku 1817, Kościół Luterański jest częścią Kościoła Państwowego Prus 

[A.T. Jones napisał tę książkę w roku 1891 – przyp. tłum.]. W obliczu deklaracji 

Wyznania Augsburskiego, cesarz Niemiec, jako król Prus, jest dziś najwyższym 

                                                           
7
 Schaff’s History of the Christian Church, tom XIV, sekcja XI, paragraf 22-23. 

8
 An Ecclesiastical History, Ancient and Modern, John Laurence Mosheim, Century XVII, sekcja II, częśd II, rozdz. 

I, “History of the Lutheran Church”, paragraf 16. 

W 



 

13 
 

papieżem Kościoła Luterańskiego w Prusach. W krajach skandynawskich Kościół 

Luterański również jest Kościołem państwowym. 

 

Reformacja w Szwajcarii 

Zwingli, który zapoczątkował ruch Reformacji w Szwajcarii, również usankcjonował 

– jeśli w rzeczy samej nie stworzył - unii kościoła z państwem. Uważał, że państwo 

powinno mieć cechy chrześcijańskie. 

„Reformator, porzucając ścieżkę apostołów, pozwolił się zwieść 

przewrotnym przykładem papiestwa.9 

Postanowił być jednocześnie człowiekiem państwa i kościoła... 

Zarówno głową państwa jak i dowódcą armii. Ten podwójny, ten potrójny, 

podział dokonany przez Reformatora stał się zgubą Reformacji i jego 

samego.”10 

 

Gdy bowiem rozgorzała wojna w Szwajcarii, Zwingli przypasał swój miecz i ruszył z 

wojskiem do bitwy. 

„Zwingli odgrywał dwie role jednocześnie; był reformatorem i 

urzędnikiem. Ale te dwie postacie nie powinny być ze sobą złączone 

bardziej, niż osoba duchownego i żołnierza. Nie będziemy całkowicie winić 

żołnierzy i urzędników: tworząc koalicje i dobywając miecza - nawet w 

imię religii - postępują zgodnie ze swoim punktem widzenia, choć nie jest 

on taki sam jak nasz. Musimy jednak zdecydowanie winić 

chrześcijańskiego duchownego, który zostaje dyplomatą lub generałem.”11 

 

                                                           
9
 D’Aubigne’s History of the Great Reformation of the Sixteenth Century, księga XVI, rozdz. IV, paragraf 1. 

10
 Idem, rozdz. I, paragraf 7. 

11
 Idem, rozdz. IV, paragraf. 2. 



 

14 
 

Kto miecz dobył, od miecza zginął. W pierwszej bitwie, która się rozegrała 11 

października 1531r. zginęło dwudziestu pięciu szwajcarskich kaznodziejów 

Reformacji, a na ich czele stał Zwingli, który sam padł od wielu ciosów. 

„Gdyby niemiecki reformator mógł podejść do Zwinglego w tej 

uroczystej chwili i wypowiedzieć te często powtarzane słowa: 

„Chrześcijanie walczą nie mieczem i arkebuzem, lecz cierpieniem i 

krzyżem‟, Zwingle wyciągnąłby umierającą rękę i powiedział: „Amen‟.”12 

 

Reformacja w Anglii 

Chociaż Reformacja w Anglii została zapoczątkowana przez Tyndale‟a mniej więcej 

w tym samym czasie, co działalność Lutra w Niemczech, nie wzbudziła ona jednak 

publicznego zainteresowania aż do roku 1521-go, kiedy Henryk to VIII, jako dzielny 

obrońca papiestwa, natychmiast zajął się egzekwowaniem bulli papieskiej. W dniu 

21 maja w Londynie, pisma Lutra zostały publicznie spalone. Ceremonii 

przewodniczył kardynał Wolsey.  

„Przed nim dostojny ksiądz niósł laskę zwieńczoną krucyfiksem. Za 

nim inny, nie mniej dostojny, niósł krzyż arcybiskupa Yorku. Szlachcic 

kroczący u jego boku, niósł kapelusz kardynalski. Towarzyszyli mu 

arystokraci, prałaci, ambasadorzy papieża i cesarza, a za nimi podążał 

długi orszak mułów, niosących kufry z najbogatszymi i najwspanialszymi 

okryciami. W Londynie, pośród tej wspaniałej procesji, pisma ubogiego 

mnicha z Wittenberga niesione były na spalenie. 

Po przybyciu do katedry, dumny ksiądz, kazał położyć na ołtarzu swój 

kardynalski kapelusz. Cnotliwy biskup Rochesteru stanął u stóp krzyża i 

tam, ożywionym tonem, grzmiał przeciwko herezji. Bezbożne pisma 

heretyka zostały następnie wyniesione i pobożnie spalone w obecności 

                                                           
12

 Idem, rozdz. VIII, paragraf 6. 



 

15 
 

ogromnego tłumu. Taka była pierwsza wiadomość, jaką Anglia otrzymała 

w odniesieniu do Reformacji.”13 

 

Ale Henryk nie był tym usatysfakcjonowany. Nie zadowalało go również 

sprzeciwienie się Reformacji na swoich ziemiach. Do arcyksięcia Palatynatu 

Niemiec, napisał on list o następujących treści: 

„Ten ogień, rozniecony przez Lutra i podsycany przez sztuki diabła, 

szaleje wszędzie. Jeśli Luter się nie nawróci, zaprowaźdcie jego samego i 

jego zuchwałe traktaty na stos i wrzućcie tam w płomienie. Ofiaruję wam 

moją królewską pomoc, a nawet jeśli to konieczne, moje życie.”14 

 

Nie poprzestał jednak na tym. Wpisał się do listy teologów i napisał przeciwko 

Lutrowi książkę zatytułowaną „Obrona siedmiu sakramentów przed Marcinem 

Lutrem autorstwa Niezwyciężonego Króla Anglii, Francji i Irlandii, Henryka Ósmego”. 

W książce przedstawił się jako ofiara, która może być złożona za „uratowanie 

Kościoła”, a także ogłosił zasady papieskie następującymi słowami: 

„Rzucę się przed kościół, przyjmę w swe piersi zatrute strzały wroga, 

który go atakuje. Do tego wzywa mnie obecny stan rzeczy. Każdy sługa 

Jezusa Chrystusa, bez względu na wiek, rangę czy płeć, musi stawić 

czoła wspólnemu wrogowi chrześcijaństwa. 

Uzbrójmy się w podwójną zbroję; w niebiańską broń, abyśmy bronią 

prawdy pokonali tego, który walczy bronią błędu. Ale także uzbrójmy się 

w ziemską zbroję. A gdy okaże się uparty w swej niegodziwości, niech 

ręka kata  go uciszy. I przynajmniej w ten sposób może okazać się 

chociaż raz użyteczny dla świata poprzez wymierzenie mu przykładnej 

kary.”15 

                                                           
13

 Idem, Book IX, rozdz. X, paragraf 9. 
14

 Idem, Book XVIII, rozdz. V, paragraf 5. 
15

 Idem, Book IX, rozdz. X, paragraf 12. 



 

16 
 

 

 

Henryk VIII, król Anglii 

 



 

17 
 

Henryk VIII ogłosił Lutra jako: 

 „...piekielny wilk, jadowita żmija, kończyna diabła” 

 

A także napisał inne, równie „piękne rzeczy”. Książkę Henryka, jego zwolennicy i 

pochlebcy, wychwalali pod niebiosa. Ogłoszono ją jako: 

 „...najbardziej uczone dzieło, jakie kiedykolwiek ujrzało słońce” 

 

I całkiem trafnie, porównano ją z dziełami św. Augustyna. Sam Henryk został 

nazwany Konstantynem, Karolem Wielkim, a nawet drugim Salomonem. W 

rzeczywistości, Henryk był nie mniej zadowolony ze swojego wystąpienia, niż 

udawali to inni. Polecił swojemu ambasadorowi w Rzymie, aby osobiście dostarczył 

egzemplarz swojej książki papieżowi. Ambasador, który na audiencji wręczał 

książkę, powiedział do papieża - który przyjął go w pełnym konsystorzu - 

następujące słowa:  

„Król, mój pan, zapewnia cię, że po obaleniu błędów Lutra swoim 

piórem, jest gotowy walczyć z jego zwolennikami swoim mieczem.”16 

 

Jak można było się spodziewać, wdzięczny papież, zwrócił się do Henryka z jeszcze 

wyższą pochwałą. Leon X odpowiedział, że księga króla Anglii mogła powstać tylko z 

pomocą Ducha Świętego. W zamian, dał ambasadorowi stopę i policzek do 

ucałowania, mówiąc: 

„Uczynię dla księgi twojego pana tyle, ile Kościół uczynił dla św. 

Hieronima i św. Augustyna.”17 

 

                                                           
16

 Idem, paragraf 17. 
17

 Ibid. 



 

18 
 

Leon powiedział do swoich kardynałów: 

„Musimy czcić tych szlachetnych obrońców, którzy okazują się gotowi 

odciąć mieczem zgniłe członki Jezusa Chrystusa. Jaki tytuł nadamy 

cnotliwemu królowi Anglii?”18 

 

Jeden z nich zasugerował tytuł „Protektora Kościoła Rzymskiego”, inny: „Króla 

Apostolskiego”. W rezultacie papież wydał bullę, ogłaszając Henryka VIII „Obrońcą 

Wiary” i udzielając dziesięcioletniego odpustu wszystkim, którzy przeczytają 

królewską księgę. 

Bulla została natychmiast wysłana do Henryka przez jego posłańca. Gdy ją 

otrzymał, król był przepełniony radością. Chwilę po tym jak Henryk otrzymał bullę, 

do pokoju wszedł królewski błazen. Radość króla była tak wielka, że błazen zapytał 

go o przyczynę. Król odpowiedział: 

„Papież właśnie uczynił mnie Obrońcą Wiary” 

Błazen, będąc jedynym mądrym człowiekiem w całej tej sprawie, odpowiedział: 

„Ho! ho! Dobry Harry, każdy z nas może bronić tego drugiego. Ale 

uwierz mi na słowo, pozwól wierze bronić się samej.” 

 

Henryk postanowił, że nowa godność, którą mu nadano, powinna zostać publicznie 

ogłoszona. 

„Siedząc na podwyższonym tronie, z kardynałem po swojej prawicy, 

kazał publicznie odczytać list papieża. Zabrzmiały trąby, Wolsey odprawił 

mszę. Król i jego dwór zajęli miejsca wokół wystawnego stołu, a 

heroldowie obwieścili: „Henricus Dei gratia Rex Angliae et Franciae, 

                                                           
18

 Ibid. 



 

19 
 

Defensor Fidei et Dominus Hibernaie!‟ – Henryk, z łaski Bożej król Anglii i 

Francji, obrońca wiary i pan Irlandii.”19 

 

W ten sposób władca Anglii uzyskał tytuł i godność „Obrońcy Wiary”, którą nosili 

wszyscy następcy Henryka, a dziś dzierży ją królowa Wiktoria. 

Luter nie był człowiekiem, który milczał, nawet gdy przemawiali królowie. 

Poprzednio stawił czoło cesarzowi. Sprzeciwił się też papieżowi. A teraz, zarówno 

gardzi jak i sprzeciwia się Henrykowi i całej reszcie papieskiego rodu. Oprócz 

szczegółowego odpierania i obalania argumentów króla, jego donośne słowa 

sprzeciwu wobec papiestwa - a także jego wiara w Słowo Boże i moc tego Słowa - 

były wezwaniem dla całej Europy, aby schroniła się pod sztandarem Reformacji. 

Wszystko to jest godne wiecznej pamięci. Początek i koniec jego odpowiedzi 

skierowanej do Henryka brzmią następująco: 

„Nie będę postępował łagodnie z królem Anglii. Wiem dobrze, że 

daremnym jest uniżać się, ustępować, błagać i próbować na drodze 

pokoju. W końcu okażę się straszniejszym niż dzikie bestie, które 

nieustannie bodą mnie swoimi rogami. Pozwolę im poczuć moje rogi: będę 

głosił i drażnił szatana, aż się wyczerpie i padnie wyczerpany. „Jeśli ten 

heretyk się nie wycofa‟, - mówi nowy Tomasz, Henryk VIII - „musi zostać 

spalony‟. Taka jest teraz broń używana przeciwko mnie; najpierw furia 

głupich osłów i tomaszowskich świń, a potem ogień. Dobrze! Niech te 

świnie wystąpią, jeśli się odważą i niech mnie spalą! Oto jestem, czekając 

na nie. Moim życzeniem jest, aby moje prochy rzucone po śmierci w 

tysiąc mórz, mogły powstać, ścigać i pochłonąć tę odrażającą czeredę. Za 

życia będę wrogiem papiestwa; spalony, będę jego zgubą. Idź, świnio św. 

Tomaszu; rób, co ci się wydaje dobre. Zawsze spotkasz Lutra jako 

niedźwiedzia na swojej drodze i lwa na swojej ścieżce. Będzie na ciebie 

grzmiał zewsząd i nie da ci spokoju, dopóki nie rozwali twoich żelaznych 

mózgów i nie zetrze na pył twoich spiżowych głów. 

                                                           
19

 Idem, Book XVIII, Chap. V, par. 10-12 



 

20 
 

Ja sam nie przestaję wołać: „Ewangelia! Ewangelia! Chrystus! 

Chrystus!‟, podczas gdy moi przeciwnicy nie przestają odpowiadać: 

„Zwyczaje! Zwyczaje! Zarządzenia! Zarządzenia! Ojcowie! Ojcowie!‟. 

„Niech wasza wiara‟, mówi św. Paweł, „opiera się nie na mądrości 

ludzkiej, ale na mocy Bożej‟. I tak to apostoł tym piorunem z nieba obala i 

rozprasza - jak proch na wietrze - wszystkie głupie bzdury Henryka. 

Wszystkim powiedzeniom Ojców kościoła, ludzi, aniołów i diabłów, 

przeciwstawiam się nie starożytnymi zwyczajami, nie tłumami ludzi, ale 

słowem Wiecznego Majestatu; Ewangelią, którą sami są zmuszeni 

aprobować. Trzymam się jej; na niej spoczywam; w niej się chlubię, 

triumfuję i raduję nad papistami, tomistami, Henrykami i całym tym 

piekielnym chlewem. 

Król niebios jest ze mną, dlatego nie boję się niczego, nawet gdyby 

tysiąc Augustynów, tysiąc Cyprianów i tysiąc kościołów, których Henryk 

jest obrońcą, powstało przeciwko mnie. Drobna to dla mnie rzecz gardzić 

i chłostać ziemskiego króla, który sam nie bał się w swoich pismach 

bluźnić Królowi Niebios i zbezcześcić jego świętości najzuchwalszym 

kłamstwem. Papiści! Czyż nie zaniechacie swoich próżnych dążeń? Róbcie 

co chcecie, rezultatem jednak musi być to, że przed Ewangelią - którą ja, 

Marcin Luter głoszę - papieże, biskupi, księża, mnisi, książęta, diabły, 

śmierć, grzech i wszystko, co nie jest Jezusem Chrystusem lub w Jezusie 

Chrystusie, upadnie i zginie.”20 

 

Wkrótce jednak Henryk zapragnął rozwodu z żoną, Katarzyną, aby móc poślubić 

Annę Boleyn. Papież, Klement VII, zgodził się spełnić jego życzenie i faktycznie 

podpisał… 

„...dekret, na mocy którego sam unieważnił małżeństwo Henryka i 

Katarzyny.” 

Papież również... 

                                                           
20

 Idem, Book IX, rozdz. X, paragraf. 20-24 



 

21 
 

„...podpisał ważne zobowiązanie, w którym z góry oświadczył, że 

wszelkie odwołania tych aktów będą anulowane i nieważne.”21 

 

Oba te dokumenty zostały powierzone legatowi Compeggio, którego wysyłał do 

Anglii, rzekomo w celu przeprowadzenia postępowania prawnego i doprowadzenia 

do rozwodu. Ale w tym samym czasie, papież stanowczo mu nakazał, aby nigdy nie 

wypuszczał dekretu z rąk. Tak więc Compeggio wyruszył do Anglii. Polityczne wiatry 

nagle się zmieniły i kolejni posłańcy zostali szybko wysłani, nakazując 

Compeggiemu, aby opóźnił zarówno swoją podróż, jak i wszelkie działania na tyle, 

na ile jest to tylko możliwe. A w szczególności, aby nie korzystał z dekretu, ani nie 

podejmował żadnych innych kroków sprzyjających rozwodowi bez nowego bez 

wyraźnego rozkazu samego papieża. 

Skutek tego był taki, że papież, aby nie obrazić cesarza [Karola V – przyp. tłum.], 

który był siostrzeńcem Katarzyny, tak długo prowadził z Henrykiem VIII swoją grę - 

mając nadzieję na utrzymanie przy sobie obu władców - że Henryk w końcu 

zniecierpliwił się i rozwiódł się zarówno z Katarzyną jak i z papieżem. Dokonawszy 

tego, natychmiast w roku 1533, usunął Katarzynę. W jej miejsce obwołał Annę 

Boleyn królową, a siebie samego postawił na miejscu papieża, jako głowę Kościoła 

w Anglii. Gdy stwierdzamy, że Henryk VIII ustanowił siebie papieżem w królestwie 

Anglii, to mamy na myśli, że uczynił to w pełnym tego słowa znaczeniu. 

W 1534 roku parlament uchwalił „Akt Supremacji”, na mocy którego: 

„Władza we wszystkich sprawach kościelnych należała wyłącznie do 

korony. Sądy duchowe stały się w równym stopniu sądami królewskimi, 

co sądy świeckie w Westminsterze. Ustawa nakazywała, aby król… został 

przyjęty, zaakceptowany i uznany za jedyną na ziemi najwyższą głowę 

Kościoła w Anglii, a także posiadał i korzystał z tytułu i stanu i 

                                                           
21

 Idem, księga XIX, ostatni rozdział, przedostatni akapit. 



 

22 
 

wszystkich zaszczytów, jurysdykcji, uprawnień, immunitetów, zysków i 

dóbr związanych ze wspomnianą godnością. Co więcej, będzie miał pełną 

władzę wizytowania, tłumienia, naprawiania, reformowania, a także 

poprawiania wszystkich takich błędów, herezji, nadużyć, pogard i 

potworności, które jakąkolwiek formą duchowej władzy lub jurysdykcji 

mogłyby lub mogą być zgodnie z prawem zreformowane.”22 

 

W Anglii ustanowiono dokładny model Inkwizycji. Pod koniec 1534 roku uchwalono 

ustawę, która uznała za zdradę „zaprzeczenie któregokolwiek z tytułów 

królewskich”, a ponieważ król w 1535 roku przyjął tytuł „Najwyższej Głowy Kościoła 

Anglii na ziemi”, każde zaprzeczenie jego zwierzchnictwa nad kościołem było 

zdradą. Thomas Cromwell popchnął tę zasadę do ekstremum. 

„Szpiedzy byli obecni w całym kraju, tajne donosy wlewały się do uszu 

ministra. Powietrze było gęste od opowieści o spiskach i intrygach… 

Konfesjonał nie miał przed Cromwellem tajemnic. Rozmowy mężczyzn z 

najbliższymi przyjaciółmi docierały do jego uszu, słowa wypowiadane 

bezwiednie, pomruki rozdrażnionego opata, majaczenia oszalałej 

zakonnicy, wszyscy byli -  jak to z pasją wykrzyczeli szlachcice nad 

upadkiem [Cromwella] - torturowani  do momentu, aż przyznali się do 

zdrady. Jedyną szansą na bezpieczeństwo była cisza. 

Ale nawet ucieczka w milczenie została odcięta przez prawo bardziej 

haniebne niż jakiekolwiek inne, które kiedykolwiek splamiło angielski 

kodeks. Nie tylko myśl stawała się zdradą. Ludzie byli zmuszani do 

ujawniania swoich myśli pod groźbą kary za zdradę, przez samo 

milczenie. Wszelkie zaufanie do dawnych bastionów wolności zostało 

zniszczone przez politykę równie śmiałą, co pozbawioną skrupułów. 

Najszlachetniejsze instytucje zostały zdegradowane do roli narzędzi 

terroru.”23 

 

                                                           
22

 Green, Larger History of the English People, księga V, rozdz. IV, paragraf 16. 
23

 Green, Larger History of the English People, Book V, Chap. IV, par. 16. 



 

23 
 

To, co obecnie jest Kościołem Anglii, było po prostu tym, co wcześniej było 

Kościołem Katolickim w Anglii. 

„W formie nic się nie zmieniło. Zewnętrzna Konstytucja Kościoła 

pozostała całkowicie niezmieniona.” 

 

Podobnie było w sprawach wiary. W rzeczywistości, nic nie uległo zmianie, z 

wyjątkiem wymiany osób, które przyjęły prerogatywy szafarzy. Henryk VIII jako król 

i papież był teraz najwyższą głową Kościoła. 

„Od prymasa po najnędzniejszego diakona, każdy duchowny 

otrzymywał od niego wyłączne prawo do sprawowania władzy duchowej. 

Głos kaznodziejów był echem jego woli. Tylko on mógł definiować 

ortodoksję lub ogłaszać herezję. Formy kultu i wiary zmieniały się i 

przeobrażały według królewskiego kaprysu.” 

 

Już w 1532 roku, Henryk VIII postawił tezę, że: 

„Jego Królewska Mość sprawuje opiekę zarówno nad duszami swoich 

poddanych, jak i nad ich ciałami; może on - na mocy prawa Bożego – za 

pomocą swojego Parlamentu, stanowić prawa dotyczące zarówno jednego, 

jak i drugiego.”24 

 

Taka była „Reformacja” dokonana przez „Henryka VIII z imienia”, która to 

reformacja reformowała na tyle, na ile on i jego intenje na to pozwalały. Jednak 

oderwanie się od papieża Rzymu, okazalo się czymś znaczącym dla Anglii. A 

ponieważ Henryk dał przykład buntu przeciwko papieskiej władzy - jako że sam 

sprawował rządy z „papieskiego tronu” - lud Anglii nie zawahał się pójść w jego 

ślady, które to sam król wcześniej poczynił. Ludzie zbuntowali się przeciwko tej 

                                                           
24

 Green, Larger History of the English People, Book VI, rozdz. I, Par. 5, 1 i księga V, rozdz. IV, par. 13. 



 

24 
 

samej władzy, która była teraz sprawowana z Angielskiego tronu. Zaczęło się to 

jeszcze za panowania Henryka VIII, w obliczu wszystkich okropności władzy, 

„...co można najlepiej opisać stwierdzeniem, że był on uosobieniem 

samego despotyzmu.”25 

 

Podczas regencji Edwarda VI i pod przewodnictwem Cranmera i Ridleya, nawet sam 

Kościół Anglikański poczynił postępowe kroki; zakazano używania wizerunków, 

krucyfiksu, kadzidła, świec i wody święconej. Zniesiono ofiarowanie mszy, kult 

świętych, spowiedź uszną, nabożeństwa po łacinie i celibat duchowieństwa.  

Podczas reakcji katolickiej za panowania królowej Marii [która była katoliczką – 

przyp. tłum.], duch buntu umocnił się. Z kolei za panowania królowej Elżbiety, 

kiedy ustrój Kościoła Anglikańskiego się  wzmocnił,  już niemal na stałe, duch 

buntu dominował powszechnie. 

Krótko mówiąc, przykład dany przez Henryka VIII był tak dobrze i wytrwale 

naśladowany przez minione wieki, że chociaż Kościół Anglikański nadal istnieje, a 

władca Anglii wciąż pozostaje głową Kościoła i Obrońcą Wiary -  to zarówno jego 

urząd jak i tytuł, mają tak elastyczny charakter - że łatwo dostosowują się do 

przewodzenia i obrony wiary episkopalnej w Anglii, i prezbiteriańskiej w Szkocji. 

A co ważniejsze i ciekawsze, obecna władczyni Anglii - królowa Wiktoria - wyraźnie 

zrzekła się prawa do rządzenia w sprawach wiary. W 1859 roku, jej Królewska 

Mość, wydała królewską proklamację do swoich poddanych w Indiach, w której 

wypowiedziała następujące słowa: 

„Spolegając Mocno na prawdzie chrześcijaństwa i z wdzięcznością 

uznając pocieszenie jakie płynie z religii, zrzekamy się zarówno prawa, 

jak i chęci narzucania naszych przekonań któremukolwiek z naszych 

                                                           
25

 Macaulay, Essays, “Hallam,” paragraf 27. 



 

25 
 

poddanych. Oświadczamy, że naszą królewską wolą i upodobaniem jest, 

aby nikt nie był w żaden sposób faworyzowany, nękany, ani niepokojony 

z powodu swojej wiary lub praktyk religijnych. Wręcz przeciwnie, aby 

wszyscy cieszyli się równą i bezstronną ochroną prawa. Sugerujemy i 

nakazujemy wszystkim, którzy sprawują władzę pod nami, aby 

powstrzymali się od jakiejkolwiek ingerencji w przekonania religijne lub 

kult któregokolwiek z naszych poddanych, pod groźbą naszego 

najwyższego niezadowolenia. Ponadto, naszą wolą jest, aby nasi poddani 

- niezależnie od rasy czy wyznania - byli swobodnie i bezstronnie 

przyjmowani na stanowiska w naszej służbie, do których wypełniania 

będą mogli być przygotowani dzięki swojemu wykształceniu, zdolnościom 

i uczciwości.” 

 

Kalwinizm w Genewie 

Poglądy Kalwina na temat kościoła i państwa były tak samo teokratyczne, jak sam 

system papieski. Augustyn był jego mistrzem i wzorem. Kiedy w wieku dwudziestu 

ośmiu lat, na pilne wezwanie Farela, Kalwin osiedlił się w Genewie, sporządził 

zwięzły zbiór Doktryny Chrześcijańskiej. Było to w istocie streszczenie swoich 

Instytucji, składające się z dwudziestu jeden części, które to wszyscy obywatele 

zebrani w grupach po dziesięciu, mieli 

„Wyznawać i przysięgać jako wyznanie swojej wiary.” 

 

Ta metoda tworzenia miasta kalwińskiego została, jak sam Kalwin powiedział, 

przeprowadzona „z wielkim poczuciem zadowolenia ”. Tę przysięgę i wyznanie wiary 

składano jako obywatelskie, a nie koniecznie religijne wyznanie. Nie pytano ich, czy 

są nawróceni. Nie wymagano od nich przynależności do Kościoła. Po prostu, żądano 

od nich zaakceptowania i złożenia przysięgi jako wyznania ich wiary dlatego, że byli 

obywatelami Genewy. 



 

26 
 

Przysięga wierności jako obywatela oraz wyznanie wiary jako chrześcijanina, były 

de facto tym samym. Miało to na celu natychmiastowe uczynienie Kościoła i 

państwa jednym, a także ustanowienia Kościoła Kalwińskiego ponad państwem. Co 

więcej, miało to na celu całkowite wchłonięcie władzy cywilnej przez władzę 

kościelną, ponieważ kaznodzieje byli najwyżsi rangą. Była to kolejna teokracja 

stworzona przez człowieka na wzór papiestwa. 

W rzeczy samej, według Instytucji Kalwina, właściwym powodem istnienia państwa 

jest jedynie wspieranie i służenie kościołowi. W związku z tym, gdy urzędnik 

wymierza karę, należy go uważać za wykonującego wyrok Boga. 

„To, co widzimy na brzegach Lemanu, to teokracja. Jej głową był 

Jehowa, Biblia była najwyższym kodeksem, a rząd sprawował przewodnią 

i ojcowską opiekę nad wszystkimi interesami i sprawami, zarówno 

cywilnymi, jak i duchowymi.”26 

 

Poważne trudności pojawiły się jednak, gdy trzeba było egzekwować surowość 

moralności biblijnej oraz kalwińskie ograniczenia dotyczące ubioru i sposobu życia 

obywateli, które przyjęli ich dwaj kaznodzieje.27 Wszyscy, którzy wcześniej, 

zbiorowo, zostali określeni obywatelami chrześcijańskimi byli temu niechętni i 

pragnęli, aby surowość dyscypliny została złagodzona. Kaznodzieje postrzegali to 

jako próbę użycia władzy świeckiej w sprawach duchowych i odmówili ustąpienia w 

najmniejszym nawet stopniu. Lud nalegał, ale kaznodzieje pozostali niewzruszeni. 

Nieporozumienie wkrótce przybrało takich rozmiarów, że kaznodzieje odmówili 

udzielania obywatelom sakramentów. Następstwem tego, w roku 1539, lud 

zbuntował się i wygnał ich z miasta. 

                                                           
26

 Wylie, History of Protestantism, księga XIV, rozdz. X, przedostatni akapit. 
27 Idem. Wszyscy musieli byd w domu o godzinie dziewiątej wieczorem. Właściciele hoteli mieli obowiązek 
dopilnowad, aby goście przestrzegali tej zasady. Ustanowiono przepisy ‘ograniczające nadmiar ubioru i obfitośd 
posiłków’ oraz obowiązek uczestnictwa w kazaniach i innych nabożeostwach religijnych. 
 



 

27 
 

Kalwin udał się do Strasburga i tam pozostał przez dwa lata, podczas których w 

Genewie panował wielki niepokój. Przyjaciele Kalwina stale twierdzili, że gdyby tylko 

pozwolono mu wrócić, porządek zostałby przywrócony. W 1541 roku dekret 

wygnania został odwołany i „na usilne prośby mieszkańców Genewy, Kalwin 

powrócił”. 

Po powrocie, Kalwin był nie mniej zdeterminowany, aby postawić na swoim i 

uczynić swoją wolę absolutną. Okoliczności w jakich powrócił, utorowały mu drogę 

do wypełnienia swojej woli w takim stopniu, w jakim wcześniej nie wolno mu było 

tego czynić. 

„Rozpoczął swoją pracę z mocnym postanowieniem, aby do  końca 

przeprowadzić reformy, które pierwotnie zamierzył i w pełni 

urzeczywistnić tę formę polityki kościelnej, którą starannie dopracował, 

gdy przebywał w Strasburgu.” 

 

Miasto było podzielone na parafie. Nad każdą parafią czuwał starszy lub osoba 

wyznaczona przez radę starszych, której to zadaniem było czuwanie nad 

przestrzeganiem dyscypliny. 

“Jego system ustroju kościelnego był zasadniczo teokratyczny. 

Zakładał on, że każdy członek państwa podlega również dyscyplinie 

kościelnej. Twierdził, że prawo do stosowania tej dyscypliny przysługuje 

wyłącznie konsystorzowi, czyli ciału kaznodziejów i starszych. Jego próby 

realizacji tych poglądów doprowadziły go do konfliktu zarówno z 

władzami, jak i z ludem. Ci ostatni byli oburzeni ograniczeniami 

narzucanymi osobom nieposłusznym poprzez stosowanie na nich 

dyscypliny kościelnej. Natomiast ci pierwsi, skłonni byli zachować we 

własnych rękach część władzy dotyczącej spraw duchowych, którą 

Kalwin chciał powierzyć wyłącznie władcom Kościoła. Jego nieustraszona 

odwaga, wytrwałość i gorliwość w końcu zwyciężyły. Przed śmiercią miał 

tę satysfakcję, aby ujrzeć jak jego ulubiony system ustroju kościelnego 



 

28 
 

zostaje mocno zakorzeniony nie tylko w Genewie i innych częściach 

Szwajcarii, ale także, jak w znacznym stopniu został przyjęty przez 

reformatorów we Francji i Szkocji. Kalwin nie tylko zajmował się 

sprawami religijnymi. Nic nie było dla niego nieważne jeśli chodziło o 

dobrobyt i porządek państwa czy korzyści jego obywateli. Jego praca, jak 

słusznie powiedziano, „obejmowała wszystko”. Konsultowano się z nim w 

każdej sprawie, wielkiej czy małej. Każda sprawa, która trafiała na sobór, 

czy to w kwestii prawa, polityki, gospodarki, handlu czy przemysłu, nie 

była dla niego mniej ważna, niż sprawa dotycząca doktryny i ustroju 

kościelnego.”28 

 

 

                                                           
28

 Encyclopedia Britannica, Artykuł zatytułowany: “Calvin”, został napisany przez W. Lindsay Alexander, D. D., 
jednego z weryfikatorów Biblii i jak to jasno widad, człowieka, który faworyzował Kalwina. 



 

29 
 

 

Jan Kalwin 

 

Oczywiste jest, że gdy każdy członek państwa podlegał dyscyplinie Kościoła 

Kalwińskiego, a dyscyplina ta była sprawowana wyłącznie przez grono kaznodziejów 

i starszych - na którego czele stał Kalwin - jego władza była praktycznie 

nieograniczona. Z tego wynika również, że system, który Kalwin tam stworzył i 

ustanowił był niczym innym jak powtórzeniem systemu papieskiego, z Kalwinem 

jako papieżem.29 A sposób, w jaki korzystał z władzy, którą w ten sposób się 

                                                           
29

 Hallam opisuje go jako kogoś w rodaju ‘proroka-króla w „Constitutional History”, rozdz. IV, par. 13. 



 

30 
 

przyodział pokazuje, że był równie chętny do egzekwowania tejże władzy, jak i do 

zajmowania miejsca papieża. 

Jednak ludzie, którzy właśnie zrzucili jarzmo papieża Rzymu, nie byli gotowi na to, 

aby znosić z pokorą jarzmo papieża Genewy. Jednym z pierwszych, którzy zabrali 

głos był Gruet. Zaatakował on zaciekle Klawina pod względem jego supremacji, 

nazywając go „biskupem Asculum” i „nowym papieżem”. W kwestii innych poglądów 

co do których się nie zgadzali, Gruet zaprzeczał nieśmiertelności duszy. Mógł być 

niewiernym, ale co do tego nie ma pewności. W każdym razie, został postawiony 

przed soborem, który go potępił i ukarał śmiercią. 

Innym był Jerome Bolsec. Mnich, który nawrócił się na protestantyzm. On również 

atakował doktrynę dekretów absolutnych. Został wtrącony do więzienia, a po 

dwudniowej debacie z Kalwinem przed soborem został wygnany. 

Sprawa nie kończy się na tym. Jakub Burgundzki - potomek pochodzący w prostej 

linii od książąt Burgundii, bliski przyjaciel i patron Kalwina - osiedlił się w Genewie 

wyłącznie po to, aby cieszyć się jego towarzystwem. Burgund zatrudnił Bolseca jako 

swojego lekarza. Kiedy Bolsec zaczął mieć kłopoty z Kalwinem, Burgund przyszedł 

mu z pomocą i starał się go bronić. Rozgniewało to Kalwina do tego stopnia, że 

zwrócił się teraz przeciwko szlachcicowi, który - aby nie spotkało go coś gorszego - 

został zmuszony do opuszczenia Genewy. 

Inną, i najbardziej znaną ze wszystkich ofiar teokracji Kalwina, był Servet. 

Sprzeciwiał się on katolickiej doktrynie Trójcy Świętej [Katolicka doktryna o Trójcy 

Świętej różni się od protestanckiej głównie w aspekcie ekumenicznym– przyp. 

tlum.], a także chrztowi niemowląt. Opublikował książkę zatytułowaną 

„Przywrócone Chrześcijaństwo”, w której wyraził swoje poglądy. Z inicjatywy i z 

pomocą Kalwina, Servet został oskarżony i skazany na śmierć za bluźnierstwo i 



 

31 
 

herezję przez papieską inkwizycję. Uciekł jednak z więzienia w Delfinacie we Francji 

i w drodze do Włoch przejeżdżał przez Genewę, gdzie pozostał na krótki czas. Miał 

właśnie wyruszyć do Zurychu, gdy za namową Kalwina został aresztowany i - na 

podstawie wspomnianej książki - oskarżony o bluźnierstwo. W rezultacie, jak 

wszyscy wiedzą, został spalony żywcem. Zwolennicy Serveta zostali wygnani z 

Genewy. 

System rządzenia Kalwina nie ograniczał się tylko do Genewy, a jego idea nie 

umarła wraz z nim. Podobnie jak papiestwo, system kalwinistyczny zajmuje ważne 

miejsce w późniejszej historii, ponieważ jest bliskim odpowiednikiem papiestwa. za 

Za panowania Edwarda VI, Kalwin starał się o przyjęcie Kalwinizmu w Anglii. 

„Namawiał Cranmera, aby zwołał pobożnych i rozumnych ludzi, 

wykształconych w szkole Bożej, aby spotkali się i opracowali jedno 

wyznanie wiary, zgodne z regułą Pisma Świętego. Oświadczył wówczas: 

„Jeśli chodzi o mnie, jeśli mogę się do czegoś przydać, to jestem gotów 

przepłynać dziesięć mórz, aby to osiągnąć‟.”30 

 

Jednakże wszystkie jego osobiste wysiłki w tym kierunku zawiodły. Zmarł 27 maja 

1564 roku. 

 

Kalwinizm w Szkocji 

Jak wspomniano powyżej, Kalwin przed śmiercią doznał uczucia satysfakcji 

wiedząc, że jego system ustroju kościelnego został zaakceptowany w Szkocji. 

Niewątpliwie sprawiło mu to ogromną radość. Ale gdyby dane mu było dożyć tych 

czasów, kiedy system ten był wdrażany w Szkocji zgodnie z jego doskonałym 

                                                           
30

 Bancroft, History of the United States, rozdz. “Prałaci Purytanów,” paragraf 11. Nie jest bez powodu to, że 
jeden ze zwolenników Kalwina został porównany do papierza Innocentego III (Wylie’s History of Protestantism, 
księga XIV, koocówka rozdz. XXIV.). 



 

32 
 

ideałem, to możemy śmiało przypuszczać, że płakałby z powodu swej niczym 

niewypowiedzianej radości. 

Od 1638 roku do roku 1662, za czasów Przymierza [tzw. Covenanters - Szkoccy 

Prezbiterianie, którzy bronili swoich wierzeń przeciwko Angielskim rządom 

episkopalnym – przypis tłum.], system Kalwiński dominował w Szkocji, a także 

[ich]: 

„Arogancja z jaką duchowni przedkładali swoje pretensje, jak również 

gotowość, z jaką te pretensje bywały spełniane; ich przerażające 

zrozumienie Bóstwa, które im wpajano, jak i brak wyrażania przeciwnych 

opinii; ich ingerencje w domenę władzy; ich dokuczliwa wścibskość w 

każdy szczegół życia rodzinnego i handlowego oraz cierpliwość, z jaką ją 

znoszono; to wszystko jest dla angielskiego czytelnika niezwykle 

zdumiewające. „Przyznajemy‟ – powiedzieli – „że zgodnie z szerokim 

zakresem tematów zawartych w Słowie Bożym (które jest naszym 

przewodnikiem), wolno nam traktować w sposób kościelny to, co 

największe, i to, co najmniejsze. Począwszy od tronu królewskiego, który 

powinien być ustanowiony w sprawiedliwości, a skończywszy na wadze 

kupieckiej, która powinna być używana uczciwie‟. Swobodę interpretacji 

tej wypowiedzi można ocenić dopiero po dokładnej lekturze.”31 

 

W rzeczywistości była to: 

„...jedna z najbardziej odrażających tyranii, jakie kiedykolwiek 

widziano na ziemi. Kiedy Kościół Szkocki był u szczytu swojej potęgi, na 

próżno by szukać w annałach historii jakiejkolwiek innej instytucji, która 

mogłaby z nim konkurować, chyba że z wyjątkiem Hiszpańskiej 

Inkwizycji. Pomiędzy tymi dwoma instytucjami istnieje bliska i intymna 

analogia. Obie były nietolerancyjne, obie były okrutne, obie toczyły wojnę 

                                                           
31

 Encyclopedia Britannica, artykuł zatytułowany “Presbyterianism,” paragraf 32. 



 

33 
 

z najsubtelniejszymi częściami ludzkiej natury i obie zniszczyły wszelkie 

ślady wolności religijnej.”32 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
32

 Henry Thomas Buckle, History of Civilization in England, tom. 2, rozdz. V 



 

34 
 

4. Purytanizm and Teokracja Nowej 

Anglii 

 

o Szkocji, kalwiński system, osiągnął swój ideał rządów w purytańskiej 

Nowej Anglii. Rozwój ruchu Purytan przebiegał w następujący sposób: 

Aby uniknąć prześladowań ze strony Marii [królowej Szkocji – przyp. 

tłum.], która usiłowała przywrócić Katolicyzm jako religię Anglii, wielu członków 

Kościoła Anglikańskiego uciekło do Niemiec. Na wygnaniu, niektórzy odprawiali 

nabożeństwa według obrządków Kościoła Anglikańskiego, które zostały 

ustanowione za czasów Edwarda VI, podczas gdy inni przyjęli szwajcarską, czyli 

kalwińską formę kultu. Spowodowało to podział i liczne spory między nimi. 

„Głównym miejscem tych zamieszek był Frankfurt”. 

John Knox stanął na czele zwolenników kalwinizmu, podczas gdy Richard Cox - 

który później został biskupem Ely - był przywódcą tych, którzy bronili form Kościoła 

Anglikańskiego. Tych, którzy podtrzymywali anglikańską formę kultu, nazywano 

Konformistami, a tych, którzy opowiadali się za formami kalwińskimi, nazywano 

non-konformistami. Konflikty w końcu stały się tak zaciekłe, że konformiści 

wypędzili non-konformistów z miasta.33 

Po wstąpieniu Elżbiety na tron w listopadzie 1558 roku, wygnańcy powrócili do 

Anglii, zabierając ze sobą swoje spory. Tam non-konformiści zyskali przydomek 

„Purytan”. 

„Purytanin był zatem człowiekiem o surowych zasadach moralnych, 

kalwinistą w doktrynie i non-konformistą w kwestii ceremonii i 

                                                           
33

 Buckle, History of Civilization, tom. II, rozdz. V, ostatni par. Czytelnik z pełnym przekonaniem może odnieśd 
się do tego „słynnego rozdziału” jako do najlepszego i najbardziej owocnego rezultatu „minutowej lektury”, o 
która jest niezbędna do właściwej oceny tego systemu. 

P 



 

35 
 

dyscypliny Kościoła [Anglikańskiego], choć nie odżegnywał się od niego 

całkowicie.”34 

 

Co więcej, purytanie nie tylko nie byli oddzieleni od Kościoła Anglikańskiego, ale i 

nie było też ich zamiarem oddzielenie się, ani od Kościoła, ani od rządu Anglii. Tak 

naprawdę, ich celem było pozostanie w obu; bycie ich częścią i „zreformowanie” 

tychże oraz stworzenie i ustanowienie zarówno purytańskiego Kościoła Anglii jak i 

purytańskiego rządu Anglii. 

Jak już wspomniano powyżej, kontrowersje dotyczyły form kultu. A mianowicie, czy 

duchowieństwo powinno nosić szaty liturgiczne, czy kościołem powinni rządzić 

biskupi, kwestii dotyczących kościołów katedralnych oraz archidiakonów, 

dziekanów, kanoników i innych ich urzędników, świąt i dni świątecznych, znaku 

krzyża, ojców chrzestnych, matek chrzestnych itp. Konformiści stanowczo trzymali 

się ustanowionej formy kultu z czasów panowania Edwarda VI35, a purytanie 

nalegali na całkowite wyrzeczenie się wszystkich pozostałych form i ceremonii. 

Królowa nie była zwolenniczką przyjęcia systemu ustanowionego za panowania 

Edwarda VI. Skłaniała się bardziej ku systemowi papieskiemu. Jednak w tych 

okolicznościach, była skłonna tolerować wysiłki stronnictwa purytańskiego, dopóki 

nie umocniła swojej pozycji na tronie. Co więcej, wielu, widząc, że królowa sama 

zaniedbuje formy nakazane przez ustawę, robiło to samo. W rezultacie, zasady 

purytańskie zyskały tak bardzo na popularności, że na zgromadzeniu w roku 1562 

- kiedy to złożono wniosek o zniesienie większości spornych zwyczajów - wniosek 

odrzucono zaledwie jednym głosem: 58 głosów za i 59 głosów przeciw.36 

Królowa Elżbieta widząc, jak stronnictwo purytańskie szybko rośnie w siłę, 

postanowiłą powstrzymać ten proces poprzez wymuszenie jednolitości zgodnie z 

                                                           
34

 Neal, History of the Puritans, tom. 1, Przedmowa. 
35

 Ibid. 
36

 Hallam’s Constitutional History, rozdz. IV, paragraf 5. 



 

36 
 

przyjętymi przez większość zwyczajami. W tym względzie gorliwie ją wspierał, a 

nawet wręcz prowadził, arcybiskup Canterbury. Ta próba wymuszenia dokonana w 

roku 1567 spowodowała, że purytanie dodali do swoich sprzeciwów wobec czepców, 

komży, pelerynek itp. silną niechęć do całego systemu biskupstwa, a jeszcze 

silniejszą determinację, aby zastąpić go prezbiteriańską formą ustroju kościelnego. 

Jest też… 

 

„...oczywiste, że upór śmiałych i szczerych ludzi nie da się stłumić 

żadnymi karami; chyba że zostaną oni zgładzeni. Nie zaczną oni także 

wątpić w swoje przekonania, jeśli wcześniej nie znajdują na tyle mocne 

argumenty, aby zrezygnować z tego jak je pojmują. Chyba, żeby ich do 

tego przymusić.”37 

 

Nieuniknioną konsekwencją było więc to, że wysiłki na rzecz wymuszania 

jednolitości spowodowały tylko, że non-konformizm stał się jeszcze bardziej 

zdeterminowany i powszechny. 

Purytanie urośli teraz do rozmiarów potężnej partii. Z powodu trudności 

związanych z jej pozycją, królowa Elżbieta, której zainteresowanie wszelkimi 

sprawami religijnymi – chyba, że dotyczyło to bezpośrednio papiestwa – było raczej 

bardziej polityczne niż religijne, mogłaby nawet dać się przekonać, aby przystać na 

niektóre z żądań purytan, gdyby tylko purytanie zadowolili się czymś 

umiarkowanym. Jednak teraz, wysuwali tak wygórowane żądania i głosili tak 

skrajne doktryny, że od razu stało się to oczywiste, iż zadowolą się jedynie 

całkowitym podważeniem struktury państwa i ustanowieniem w Anglii systemu, za 

pomocą którego Kalwin rządziłby z Genewy. 

                                                           
37

 Idem, paragraf 3 od kooca. 



 

37 
 

Około 1570 roku, ruch ten nabrał ostatecznego kształtu, a wśród przywódców 

ruchu, 

„Thomas Cartwright był jego przywódcą. Studiował w Genewie, 

powrócił z  fanatyczną wiarą w Kalwinizm i system rządów kościelnych, 

który stworzył sam Kalwin. Jako profesor teologii w Cambridge, w pełni 

wykorzystywał możliwości, jakie dawała mu katedra do propagowania 

swoich poglądów. Żaden przywódca partii religijnej nie zasługiwał na 

mniej sympatii niż Cartwright. Był niewątpliwie wykształcony i pobożny, 

ale jego bigoteria była na poziomie średniowiecznego inkwizytora. 

Relikwie dawnego rytuału, krzyż przy chrzcie, komża, wręczanie obrączki 

przy ślubie, były dla niego nie tylko odrażające - jak to było dla ogółu 

purytanów – ale były dla niego wręcz bałwochwalcze i piętnem bestii. 

Jego sprzeciwy przeciwko ceremoniom i przesądom nie miały jednak 

większego znaczenia dla królowej Elżbiety i jej prymasów. Tym, co ich 

przeraziło, było jego lekkomyślne poparcie planu dla rządów kościelnych, 

który podporządkowywał państwo kościołowi. Cartwright, w rzeczy samej, 

potępiał absolutne panowanie biskupów jako zrodzone z diabła, ale 

absolutne panowanie prezbiterów uważał za ustanowione słowem Bożym. 

Kościołowi ukształtowanemu na wzór Genewy, Cartwright nadawał 

autorytet, który przekraczał najśmielsze marzenia władców Watykanu. 

Wszelka władza duchowa i jurysdykcja, stanowienie doktryny, 

zarządzanie ceremoniami, spoczywałyby całkowicie w rękach 

duchownych kościelnych. Do nich należałby nadzór nad moralnością 

publiczną. W uporządkowanym układzie klas i synodów, prezbiterzy ci 

mieliby rządzić swoimi trzodami, ustanawiać własny porządek, 

decydować w sprawach wiary i zastosować odpowiednią „dyscyplinę‟. Ich 

bronią była ekskomunika, a za jej stosowanie prezbiterzy odpowiadaliby 

tylko przed Chrystusem.”38 

 

W 1572 roku, rzeczywisty stosunek państwa do kościoła, a także urzędników do 

duchownych, został przedstawiony w wystosowanym „drugim napomnieniu do 

                                                           
38

 Green, Larger History of England, Tom VI, rozdz. V, paragraf 31. 



 

38 
 

Parlamentu”, pod tytułem: „Ustawodawca”. Dokument ten mówił o proponowanej 

Republice Purytańskiej w następujący sposób: 

„Należy pamiętać, że urzędnicy państwowi muszą rządzić kościołem 

zgodnie z zasadami Boga zapisanymi w Jego Słowie, i że tak jak są 

opiekunami, tak też są sługami kościoła. A jako że rządzą w kościele, 

muszą pamiętać o podporządkowaniu się kościołowi; o 

podporządkowaniu swojego berła, o złożeniu swojej korony przed 

kościołem, o zlizaniu kurzu ze stóp kościoła - jak mówi prorok.39 

W takim systemie religijnym jak ten, zadaniem władcy świeckiego było 

po prostu wykonywanie decyzji prezbiterów: „dopilnowanie wykonania ich 

dekretów i karanie tych, którzy je ignorowali‟. To zadanie władzy świeckiej 

nie było jednak łatwe. Duch kalwińskiego prezbiterianizmu wykluczał 

wszelką tolerancję wobec praktyk religijnych i przekonań. Rządy 

duchownych miały nie tylko być ustanowione jako prawnie zatwierdzona 

forma rządu kościelnego; wszystkie inne formy - episkopalne czy 

separatystyczne - miały być bezwzględnie zwalczane. Za herezję 

przewidziano karę śmierci. Nigdy doktryna prześladowań nie była 

propagowana z tak ślepą i bezwzględną zaciekłością. „Nie zgadzam się‟ – 

pisał Cartwright – „aby po pokucie zaniechano wykonywania kary 

śmierci… Heretycy powinni być karani śmiercią natychmiast. Jeśli ma to 

być krwawe i skrajne, to nie mam nic przeciwko temu, aby za takiego 

uważał mnie nawet sam Duch Święty!‟. 

Taka brutalność języka sprawiała, że było mało prawdopodobne - 

podobnie jak dogmatyzm jego nauk teologicznych - aby polecić poglądy 

Cartwrighta masom Anglików. Choć system prezbiteriański zyskał 

popularność w Szkocji, nigdy nie zdobył powszechnego uznania w Anglii. 

Do końca pozostał wyznaniem kleryków, ale nie całego narodu. Nawet w 

chwili pozornego triumfu w ramach Wspólnoty Narodów, system ten 

został odrzucony przez wszystkie części Anglii z wyjątkiem Londynu i 

Lancashire.40 

                                                           
39

 Cytowane przez Hallam, Constitutional History, rozdz. IV, paragraf. 13. 
40

 „Dobrze się stało, że ją odrzucono. Jeszcze przed śmiercią Karola I, Parlament Prezbiteriaoski zadał  
‘najzacieklejszy cios wolności religijnej, jaki kiedykolwiek ona poprzednio otrzymała’. ‘Rozporządzenie o 
Zwalczaniu Bluźnierstw i Herezji’, które Vane i Cromwell  powstrzymywali przez tak długi czas, zostało w koocu 



 

39 
 

Ale śmiałe wyzwanie, jakie partia Cartwrighta rzuciła rządowi w 1572 

roku w swoim „Napomnieniu do Parlamentu”, w którym potępiła rządy 

biskupów jako sprzeczne ze słowem Bożym i domagała się ustanowienia 

w ich miejsce prezbiterów, wywołało panikę wśród angielskich mężów 

stanu i prałatów, co przekreśliło wszelkie nadzieje na ciche potraktowanie 

kwestii czysto ceremonialnych - które tak naprawdę - dręczyły sumienia 

tylko bardziej postępowych protestantów. Naturalny postęp tego poglądu 

nagle ustał. Umiarkowani myśliciele, którzy wcześniej naciskali na 

zmianę rytuału – która to zmiana zaspokoiłaby apetyt reformatorów – 

nagle wycofali się z popierania partii, która ożywiła najgorsze roszczenia 

papiestwa.41 

 

Od tego czasu Elżbieta, gorliwie wspierana - jeśli nie wręcz dowodzona - przez 

arcybiskupa Canterbury i jego poddanych, dokładała wszelkich starań, aby 

zmiażdżyć purytan. I choć prześladowania były okrutne, znosili je z cierpliwością. Po 

pierwsze, ponieważ każdy wysiłek, by ich zmiażdżyć, jedynie stokrotnie pomnażał 

ich sławę i wpływy. Po drugie, ponieważ żyli silną nadzieją, że lepsze dni - jeśli nie 

ich całkowity triumf - w końcu nadejdą. A ponieważ królowa Elżbieta 

konsekwentnie odmawiała zamążpójścia, odcinając w ten sposób jakąkolwiek 

możliwość odziedziczenia tronu za jej pośrednictwem, nadzieje purytan rosły wraz z 

jej wiekiem i faktem, że kiedyś Elżbieta umrze. Jakub Szkocki [James of Scotland – 

przyp. tłum.] był następny w kolejce sukcesji. A czyż prezbiterianizm nie był religią, 

która zadomowiła się w Szkocji? I czyż Jakub Szkocki nie oświadczył w 1590 roku, 

                                                                                                                                                                                     
przyjęte triumfalną większością głosów. Każdy, kto sprzeciwił się tej straszliwej ustawie, negując doktrynę 
Trójcy Świętej lub boskości Chrystusa, twierdąc, że księgi Pisma Świętego nie są ‘słowem Bożym’, zaprzeczając 
w zmartwychwstanie ciała, czy przyszły dzieo sądu i, - odmawiając na rozprawie wyrzeczenia się tego – 
‘poniesie karę śmierci’. Każdy, kto głosi (pośród długiej listy innych błędów), ‘że człowiek z natury ma wolną 
wolę, aby zwrócid się do Boga’, że istnieje czyściec, że obrazy są dozwolone, że chrzest niemowląt jest 
niedozwolony; każdy, kto zaprzecza obowiązkowi przestrzegania dnia Paoskiego lub twierdzi, że ‘rządy Kościoła 
przez prezbiterium są antychrześcijaoskie lub bezprawne’, w przypadku odmowy wyrzeczenia się swoich 
błędów ‘zostanie skazany na więzienie’”. Larger History of England, tom VII, rozdz. X, paragraf 11. 
41

 Idem, tom VI, rozdz. V, paragraf 31. 



 

40 
 

bez szkockiej czapki na głowie [Kaptur Balmoralski - tradycyjna szkocka czapka – 

przyp. tłum.] i z rękami wzniesionymi ku niebu: 

„Chwalę Boga, że urodziłem się w czasach światła Ewangelii i w takim 

miejscu, by być królem takiego kościoła - najszczerszego [najczystszego] 

kościoła na świecie. Kościół genewski świętuje Paschę i Yule [Wielkanoc i 

Boże Narodzenie]. A co oni posiadają? Nie mają żadnej instytucji. Co do 

sąsiedniego nam Kościoła Anglikańskiego, ich nabożeństwa to źle 

odprawiana msza po angielsku; nie oczekują od mszy niczego poza 

podnoszeniem [hostii – przyp. tłum.]. Nakazuję wam, moi dobrzy 

ministrowie, doktorzy, starsi, szlachcice, dżentelmeni i baronowie, 

abyście stali w obronie swojej czystości i nawoływali lud do czynienia tego 

samego. A ja, zaprawdę, tak długo jak długo będzie mi dane żyć, będę 

przestrzegał tego samego.”42 

 

I czyż nie napisał on w roku 1591 listu do królowej Elżbiety, prosząc ją o „okazanie 

łaski panu Cartwrightowi i jego braciom, ze względu na ich wielką wiedzę i wierne 

zgłębianie Ewangelii”? Czyż Jakub Szkocki nie był zatem dobrym prezbiterianinem? 

I czyż nie zapewniłby purytanom ich długo pożądanej pozycji w Anglii? 

Elżbieta zmarła 24 marca 1603 roku i natychmiast została zastąpiona przez Jakuba 

Szkockiego. Zanim opuścił on Szkocję i udał się do Londynu, aby tam zostać 

koronowanym na króla Anglii, w kościele w Edynburgu publicznie podziękował 

Bogu za to, że pozostawia „poddanych żyjących w pokoju, a kościół i królestwo w 

stanie, którego nie zamierzałby w żaden sposób zmienić.”43 

To jednak, podobnie jak cytowana wcześniej mowa, było tylko częścią owego 

„królewskiego kunsztu”, z powodu którego się szczycił. Wychowywał się w 

kalwińskiej Szkocji, w surowej dyscyplinie i miał jej naprawdę dość. Tak naprawdę, 

był bardzo rad z tego, że mógł uwolnić się od wszelkich wpływów prezbiteriańskich i 

                                                           
42

 Neal’s History of the Puritans, Częśd II, rozdz. I, paragraf 2. 
43

 Ibid. 



 

41 
 

purytańskich. I okazję tę wykorzystał w pełni, gdy przybył do Londynu. Zwołał 

konferencję dwóch stronnictw kościelnych, na której otwarcie opowiedział się za 

episkopatem i Kościołem Anglikańskim w jego obecnym kształcie. Wyrzekł się 

wszelkich powiązań z purytanami i odmówił dla nich wszelkich względów. 

Powiedział purytanom na konferencji: 

„Jeśli to jest wszystko, co wasza partia ma do powiedzenia, to zmuszę 

ich do posłuszeństwa, albo wypędzę z kraju, albo - co gorsza - powieszę 

ich, i tyle.” 

Niedługo potem, oświadczył na posiedzeniu Rady Stanu, że... 

„... jego i jego matkę od kołyski dręczył purytański diabeł, który, jak 

się obawiał, nie opuści go do grobu; i że zaryzykuje utratę korony, ale 

powstrzyma te złośliwe duchy.”44 

 

W związku z tym, wydał proklamację nakazującą wszystkim purytanom 

podporządkowanie się lub poniesienie surowych konsekwencji prawa. Arcybiskup 

Canterbury, wypełniał to „z nieustępliwą surowością”. 

Tymczasem niektórzy purytanie, widząc, że działania nowego prezbiterium są 

niemal takie same jak poprzedniego duchownego – z tym tylko, że w jeszcze gorszym 

wymiarze - odsunęli się zarówno od Stronnictwa Purytańskiego, jak i od Kościoła 

Anglikańskiego. Opowiedzieli się za całkowitym oddzieleniem obu systemów w 

kwestii zarządzania kościołem. Twierdzili, że każdy kościół lub zgromadzenie 

wiernych jest całkowicie niezależne i samorządne od wszystkich innych; że 

wszystkie kwestie doktrynalne lub dyscyplinarne należy poddać kongregacji do 

dyskusji i ostatecznej decyzji; a także, że każda kongregacja powinna wybrać 

                                                           
44

 Bancroft, History of the United States, rozdz. “The Pilgrims,” paragraf. 8. 



 

42 
 

własnego pastora, itd. Z tego powodu nazywano ich Niezależnymi lub 

Kongregacjonalistami i nadano im przezwisko Separatystów. 

Z tą samą zajadliwością spadł na nich gniew zarówno Purytan jak i Konformistów. 

Jedna z tych kongregacji [Separatystów – przyp. tłum.] powstała już w 1567 roku w 

Londynie, ale została ona rozbita siłą, a trzydziestu jeden jej członków uwięziono na 

prawie rok. Prześladowania jednak spowodowały, że ich liczba tylko wzrosła i do 

roku 1576 utworzyli oni odrębny odłam pod przywództwem Roberta Browna, od 

którego zostali nazwani „Brownistami”. Wciąż jednak narażeni byli na wrogość obu 

dawnych stronnictw kościelnych. Ich spotkania były rozpędzane przez tłumy, a 

skutki poniesione przez indywidualne osoby opisuje w następujący sposób jeden z 

autorów, który w tamtym czasie napisał relację z „zamieszek na Fleet Street, 

wywołanych chaotycznym kazaniem, paplaniną i gwarem roju separatystów”: 

„W końcu złapali jednego z nich, ale kopali go tak gwałtownie, jakby 

chcieli go zbić na miazgę. Nie wiadomo, czy go zabili czy nie, ale z 

pewnością bili go tak mocno, jakby chcieli go rozerwać na strzępy. 

Przyznaję, że nie zrobiło by to żadnej różnicy, gdyby pobili w ten sam 

sposób całe to plemię.”45 

 

W 1592 Bacon napisał w ich sprawie: 

„Jeśli chodzi o tych, których nazywamy Brownistami, którzy kiedyś 

byli jedynie niewielką grupą bardzo głupich i podłych ludzi   

rozproszonych tu i ówdzie po kątach - to obecnie - dzięki Bogu i dobrym 

środkom zaradczym, zostali oni stłumieni i wytępieni do tego stopnia, że 

prawie nie słyszy się o nich żadnych wieści.”46 

 

                                                           
45

 Fiske’s Beginnings of New England, str. 67. 
46

 Bancroft’s History of the United States, rozdz. “Prelates and Puritans,” paragraf 3 od kooca. 



 

43 
 

Jednak w roku 1593 było ich już dwadzieścia tysięcy. W tym samym roku - na 

rozkaz arcybiskupa Whitgifta - trzech z ich czołowych przywódców zostało 

powieszonych. Dwóch z nich przebywało już w więzieniu od siedmiu lat. 

Przestępstwem, za które zostali skazani i straceni, było „oddzielenie się od Kościoła 

Anglikańskiego”. Postawa i słowa króla Jakuba były niczym innym jak proklamacją 

wojny, którą królowa Elżbieta prowadziła za swoich rządów z purytanami i 

kongregacjonalistami47. Skutek był taki, że spowodowało to dalszy wzrost 

popularności zasad separatystycznych i ich liczebności. Przywódcą separatystów był 

William Brewster, prominentny człowiek ze Scrooby. Wspierany przez Johna 

Robinsona, zorganizował on w 1606 roku kongregację, która zbierała się w jego 

salonie w Scrooby Manor. Byli oni tak prześladowani i maltretowani przez wszystkie 

klasy społeczne, jak również przez stróżów prawa, że w 1608 roku uciekli do 

Holandii, zatrzymując się najpierw w Amsterdamie, a następnie w 1609 roku udając 

się do Leiden. Grupa tych „pielgrzymów” wypłynęła z Leiden i dotarła w roku 1620 

do Plymouth w Nowej Anglii. 

Sukces tego przedsięwzięcia podsunął purytanom nowy plan. Czyż nie nadarzyła się 

przez to okazja do ustanowienia niczym nie skrępowanego rządu purytańskiego? 

Czyż droga nie stała przed nimi w pełni otwarta, a okoliczność łatwa do 

wykorzystania? 

Tak! Zrobią to! Plan omawiano, pisano broszury, zebrano grupę osób, uzyskano 

nadanie ziemi, i w 1628 roku John Endicott z grupą liczącą sześćdziesięciu ludzi 

                                                           
47

 [Purytanie to protestancka grupa wyznaniowa, która powstała w XVI wieku w Anglii. Dążyli oni do 
„oczyszczenia” Kościoła Anglikaoskiego z pozostałości katolickich na poziomie doktryny, liturgii i 
organizacji.  Ich głównym założeniem była idea absolutnego zwierzchnictwa Boga nad sprawami ludzkimi, co 
prowadziło do maksymalnego podporządkowania się treści Pisma Świętego.  Purytanie opierali się na 
zasadach kalwinizmu, w tym na koncepcji surowego trybu życia, kapłaostwa wszystkich wiernych, odrzucenia 
hierarchii kościelnej, itp. 
Kongregacjonaliści to grupa religijna, która stanowiła odłam Angielskiego Kalwinizmu. Ich domeną była wiara, 
że każdy zbór był niezależny i nie podlega centralnej władzy. Jedynie Chrystus jest głową Kościoła , a nie 
monarcha ziemski. Łatwo zatem zrozumied dlaczego byli prześladowani przez władzę królewską - przyp. tłum.]. 



 

44 
 

został wysłany do Ameryki. Po dotarciu dołączyli do osady rybackiej nad Zatoką 

Massachusetts, w miejscu, które później nazwano Salem. 

W 1629 roku uzyskano przywilej królewski, ustanawiając „Rząd i Kolonię Zatoki 

Massachusetts w Nowej Anglii”. Następnie wysłano czterysta sześć osób pod 

przewodnictwem Francisa Higginsona. John Endicott został gubernatorem całej 

kolonii. Natychmiast wprowadzono purytański lub kalwiński system rządów. 

Kościól  zorganizowano według formy kongregacjonalnej z Higginsonem i Samuelem 

Skeltonem jako duchownymi. 

Nie wszyscy jednak skłaniali się ku purytanizmowi. Dwie osoby z poprzedniej 

wspólnoty w Salem, John i Samuel Browne, postanowili - zgodnie z własnym 

sumieniem - odprawiać nabożeństwa według porządku episkopalnego [podobnego to 

tego z Kościoła Anglikańskiego – przyp. tłum.]. W tym celu korzystali z Modlitewnika 

Powszechnego. Ich nabożeństwa zostały zakazane. Browne'owie odpowiedzieli: 

„Jesteście separatystami, a wkrótce staniecie się anabaptystami” 

 

Purytanie odpowiedzieli: 

„Odłączamy się nie od Kościoła Anglikańskiego, ale od jego zepsucia. 

Odeszliśmy od wspólnych modlitw i ceremonii w naszej ojczyźnie, 

ponieważ wiele wycierpieliśmy z powodu naszego non-konformizmu. W 

tym miejscu, miejscu wolności, nie możemy i nie będziemy stosować tych 

modlitw i ceremonii. Ich narzucanie byłoby grzesznym naruszeniem kultu 

Boga.”48 

 

W odpowiedzi Browne‟owie zostali okrzyknięci separatystami. Ich obrona została 

uznana za akcję wywrotową. Ich forma czczenia Boga za bunt. Zostali odesłani do 

                                                           
48

 Bancroft’s History of the United States, rozdz. “New England’s Plantation,” przedostatni paragraf. 



 

45 
 

Anglii jako „wichrzyciele i źle usposobieni ludzie”, a Endicott oświadczył, że „Nowa 

Anglia nie jest miejscem dla takich jak oni”. 

Higginson zmarł zimą 1629-30 roku. W roku 1630 przybyła kolejna grupa 

wierzących pod dowództwem Johna Winthropa i Thomasa Dudleya, którzy w 

miejsce Endicotta otrzymali stanowiska gubernatora i zastępcy gubernatora. 

„Ich wejście na pokład w 1630 roku było sygnałem powszechnego 

ruchu ze strony angielskich purytan. Przed Bożym Narodzeniem tego 

roku, do Nowej Anglii przypłynęło siedemnaście statków, przywożąc 

ponad tysiąc pasażerów.”49 

 

Poglądy Dudleya na temat tolerancji i wolności sumienia znajdują wyraz w 

następujących słowach, które sam napisał: 

„Niechaj mężowie Boży zarówno w sądach jak i kościołach czuwają nad 

tymi, co chcą szerzyć tolerancję, aby z tego chorego jaja nie zrodził się 

bazyliszek, który zatrułby wszystkich herezją i występkiem.”50 

 

A ocenę kaznodziejów przez Winthropa można dostrzec w jego oświadczeniu, które 

brzmi następująco: 

„W sercu czciłem wiernego pastora i mógłbym ucałować jego stopy.”51 

 

Nic więc dziwnego, że za rządów Winthropa i Dudleya w 1631 roku uchwalono 

następujące prawo: 

                                                           
49

 Fiske, Beginnings of New England, str. 103-104. 
50

 Idem, str. 103. 
51

 Adams’s Emancipation of Massachusetts, str. 32. 



 

46 
 

„Aby rząd mógł składać się z dobrych i uczciwych ludzi, postanawia 

się, że w przyszłości żaden człowiek nie zostanie członkiem rządu, chyba 

że będzie członkiem kościołów w obrębie granic tego rządu. 

W ten sposób ustrój stał się teokracją.  Sam Bóg miał rządzić swoim 

ludem, a „święci z powołania”... byli - zgodnie z podstawowym prawem 

kolonii - wyrocznią boskiej woli... Inne stany ograniczyły prawa polityczne 

dla bogatych, wolnych posiadaczy ziemskich i pierworodnych. Kalwiniści 

z Massachusetts, odmawiając duchowieństwu jakiegokolwiek udziału we 

władzy cywilnej, ustanowili panowanie widzialnego kościoła; wspólnotę 

ludu wybranego w przymierzu z Bogiem.”52 

 

Taki właśnie był system kalwiński. Kaznodzieje nie mieli sprawować jedynie swojego 

urzędu. Mieli być władcami nad wszystkimi, którzy sprawowali ten urząd. Ponieważ 

nikt nie mógł otrzymać statusu obywatela, jeśli nie był członkiem kościoła, i 

ponieważ nikt nie mógł zostać członkiem kościoła - ani nawet być „przedstawionym 

zgromadzeniu, chyba że został do tego uprzednio upoważniony przez starszych” – 

uczyniło to kaznodziejów najważniejszymi osobami w tym systemie i właśnie taką 

pozycję zajmowali. Konsultowano się z nimi co do wszystkiego i wszystko musiało 

podlegać ich nakazom. 

Napływały kolejne grupy imigrantów, a kolonia szybko się rozrastała. W 1634 roku 

w kolonii było ich prawie cztery tysiące. 

W 1631 roku Roger Williams przybył do Bostonu. Ponieważ śmierć Higginsona 

pozostawiła jego pozycję w kościele w Salem nie obsadzoną, kościół powołał 

Williamsa na jego miejsce.  Na to sprzeciwili się Winthrop i jego „asystenci”. 

Williams zatem udał się do kolonii w Plymouth. 

 

                                                           
52

 Bancroft, History of the United States, rozdz. “Self-Government in Massachusetts,” paragraf. 25. 



 

47 
 

 

John Winthrop 

W tym czasie,  wiodącym duchownym w kolonii Massachusetts był John Cotton. 

Dobitnie nauczał o błogosławieństwie karania samego w sobie i twierdził, że kary są 

korzyścią dla Stanu. Ujął to w nastęujących słowach: 



 

48 
 

„Lecz korzyści, jakie przynosi książętom i poddanym kara nakładana 

na odstępczych uwodzicieli, bałwochwalców i bluźnierców, są wielorakie. 

Po pierwsze, kara usuwa zło spośród ludu i odcina gangrenę, która 

mogłaby się rozprzestrzeniać ku dalszej bezbożności… 

Po drugie, odstrasza wilki od dręczenia i rozpraszania owiec 

Chrystusa. Fałszywi nauczyciele bowiem są wilkami… a sama nazwa 

wilków zwiastuje, jaką korzyść przyniesie owcom ich zabicie lub 

wygnanie. 

Po trzecie, egzekucje na tego typu złoczyńcach sprawiają, że cały kraj 

słyszy, boi się i nie popełnia już takiej niegodziwości... Tak, ponieważ 

kary te zapobiegają podobnej niegodziwości, są również zbawiennym 

lekarstwem leczącym tych, których można wyleczyć z tych 

niegodziwości... 

Po czwarte, kary wymierzane fałszywym prorokom i zwodzącym 

nauczycielom sprowadzają deszcz Bożych błogosławieństw na państwo 

cywilne... 

Po piąte, przynosi to zaszczyt Bożej sprawiedliwości, przez to, że takie 

wyroki są wykonywane.”53 

Samuel Shepard, pastor z Charlestown, wygłosił kazanie wyborcze zatytułowane 

„Maść na oczy”, w którym przedstawił następujące poglądy: 

„Z natury, pożądania są czymś miłym dla ludzi i nie chcieliby oni, aby 

ich niepokojono lub uciszano w ich grzechu. Stąd jest tak wielu, którzy 

głoszą bezgraniczną tolerancję i rozwiązłość, aby - gdyby to tylko było w 

ich mocy - nakazać całkowite i wieczne trzymanie miecza świeckiej 

władzy w pochwie. Taka decyzja jest ewidentnie zgubna dla tego ludu, a 

także dla wolności publicznej, jak i dla pokoju i dobrobytu wszelkich 

ustanowionych kościołów pod niebem. 

Niech zatem przymuszająca władza sądu w sprawach religii będzie 

nadal utrzymywana. Albowiem władza sądownicza jest bardziej 

zobowiązana wobec Boga do miłowania prawdziwej religii, niż jakikolwiek 

                                                           
53

 Adams’ The Emancipation of Massachusetts, str. 35, 36. 



 

49 
 

inny człowiek… i jakże żałosny byłby wkrótce stan rzeczy wśród nas, 

gdyby ludzie mogli mieć niekontrolowaną swobodę do wyznawania, 

głoszenia, drukowania lub publikowania tego, co im się żywnie podoba - 

a przez to - dążąc do zwodzenia innych.”54 

 

Zgodnie z tymi zasadami, każdy mieszkaniec kolonii był zobowiązany do 

uczestnictwa w nabożeństwach Kościoła Państwowego w każdą niedzielę pod groźbą 

grzywny lub więzienia. Grzywna, za każdą nieobecność, nie mogła przekraczać 

pięciu szylingów, co stanowi równowartość około pięciu dolarów w dzisiejszych 

czasach [czyli połowa XIX w. – przyp. tłum.]. 

Około 1633 roku Roger Williams został po raz drugi wezwany do opiekowania się 

kościołem w Salem. Tym razem pozwolono mu objąć tę funkcję. Ale niedługo potem 

ponownie popadł w kłopoty z teokratami. Potępił ich prawo wymagające 

przynależności do kościoła jako warunek ubiegania się o urząd państwowy. Potępił 

również wszystkie ich prawa wymuszające praktyki religijne. 

Oświadczył, że najgorszym prawem w Angielskim Kodeksie było to - gdy jeszcze 

sami mieszkali w Anglii - że zmuszano ich do uczęszczania na msze do kościoła 

parafialnego. Wypomniał im również ich niekonsekwencję w tym, że potępiali 

prześladowanie w Anglii, a następnie robili to samo w Nowej Anglii. Jak to Cotton 

argumentował, twierdzili, że: 

„Prześladowanie samo w sobie nie jest złe. Co prawda, prześladowanie 

prawdy przez fałsz jest niegodziwe, ale za to świętym obowiązkiem prawdy 

jest prześladowanie fałszu.” 

 

I jak to oświadczył sam Withrop: 

                                                           
54

 Idem, str. 36, 37 



 

50 
 

„Przybyliśmy do Nowej Anglii, aby stworzyć społeczeństwo na nasz 

własny wzór. Zatem wszyscy, którzy się z nami zgadzają, mogą przyjechać 

i dołączyć do tej społeczności. Natomianst ci, którzy się nie zgadzają, 

mogą wyjechać gdzieś indziej. Na kontynencie amerykańskim jest 

wystarczająco dużo miejsca.”55 

 

Roger Williams powiedział im, że zmuszanie ludzi do jednoczenia się z osobami o 

innej wierze jest jawnym naruszeniem prawa powszechnego, a wciąganie do 

publicznego kultu osób niereligijnych i niechętnych, jest jedynie wymaganiem 

hipokryzji. 

„Ludzie mogą być zmuszeni do poślubienia kogoś, kogo nie mogą 

pokochać, co jest mniejszym grzechem, niż zmuszanie do oddawania czci 

komuś, w kogo nie mogą uwierzyć.”56 

 

W związku z tym nalegał, aby: 

„Nikt nikogo nie przymuszał do oddawania czci Bogu wbrew własnej 

woli.” 

 

Na to teokraci z pobożnym zdumieniem zapytali: 

„Czyż robotnik nie jest godzien swojej zapłaty?” 

 

Na to Williams odpowiedział słowami, których nie mogli nie zrozumieć: 

„Tak, od tych, którzy go wynajmują.” 

 

                                                           
55

 Fiske, Beginnings of New England, str. 178. 
56

 Backus’ Church History of New England, pp. 62, 63. 



 

51 
 

Pogląd, że urzędnicy powinni być wybierani wyłącznie spośród członków kościołów, 

obalał argumentem, że z równym powodzeniem powinni oni wybierać doktora 

medycyny lub pilota statku, w oparciu o pozycję, jaką osoba ta zajmuje w kościele. 

Przeciwstawiając się twierdzeniom Cottona i Sheparda - jak i w ogólnym zakresie 

żądaniom teokratów - aby urzędnik państwowy miał prawo do zapobiegania 

deprawującego wpływu na umysły ludzi oraz miał prawo karania za błąd i herezję, 

Roger Williams przedstawił oczywistą i odwieczną prawdę, która mówi, że: 

„Urzędnicy są jedynie przedstawicielami ludu lub jego zarządcami, 

którym nie można powierzyć żadnej władzy duchowej w sprawach kultu, 

ponieważ sumienie należy do jednostki i nie jest własnością ciała 

politycznego; ...urzędnik cywilny nie może interweniować nawet w celu 

powstrzymania kościoła przed apostazją i herezją. Władza ta rozciąga się 

jedynie na ciała, dobra i zewnętrzny stan majątkowy ludzi.”57 

 

Teokraci podnieśli alarm, twierdząc, że takie zasady podważają wszelkie dobre 

rządy. Na co Roger Williams odpowiedział: 

„Niejeden statek wypływa w morze - z setkami dusz na pokładzie - 

których dobrobyt i niedola są wspólne i stanowią prawdziwy obraz 

wspólnoty, ludzkiej zbiorowości lub społeczeństwa. 

Czasami zdarza się, że na jednym statku mogą znajdować się zarówno 

papiści, jak i protestanci, Żydzi i Turcy. Na podstawie tego założenia 

twierdzę, że wolność sumienia o którą kiedykolwiek się ubiegałem, opiera 

się na tych dwóch filarach; aby żaden z papistów, protestantów, Żydów 

czy Turków nie był zmuszany do uczestniczenia w zbiorowej modlitwie 

lub nabożeństwie na statku; a także, aby nie był odwodzony od swoich 

indywidualnych modlitw lub nabożeństw, jeśli takie praktykuje.”58 

                                                           
57

 Bancroft’s History of the United States, rozdz. “The Providence Plantation,” paragrafy 3-6. 
58

 Blakely’s American State Papers, str 68. 



 

52 
 

„Zniesienie jarzma uciskania dusz jest aktem miłosierdzia i 

sprawiedliwości dla zniewolonych narodów. [Zniesienie jarzma dusz] 

zobowiązuje również do zaangażowania się każdego indywidualnie, 

środkow materialnych i sumienia, w celu zachowania wspólnej wolności i 

pokoju.”59 

 

Odmówił również przymusowego narzucania przysięgi wierności. Sędziowie 

postanowili, że składana będzie przysięga wierności stanowi Massachusetts, a nie 

królowi Anglii. Williams nie chciał złożyć takiej przysięgi. Jego wpływ był tak duży, 

że wiele innych osób również odmówiło składania takiej przysięgi. Zmusiło to rząd 

do porzucenia tego projektu. 

Spowodowało to również, że niektórzy wnieśli przeciwko niemu oskarżenie o sojusz 

z frakcją cywilną. Członkowie kościoła w Salem poparł Williamsa i pomimo wrogości 

teokratów, wybrali go na swojego nauczyciela.  Ledwie to nastąpiło, a kaznodzieje 

już się zebrali i oświadczyli, że każdy, kto by uparcie twierdził, iż „sędzia cywilny nie 

może ingerować w powstrzymanie kościoła przed popadnięciem w apostazję i 

herezję”, zasługuje na wygnanie. Powołali komitet, który miał się udać do Salem i 

rozprawić „na sposób kościelny” z samym Williamsem i członkami kościoła. 

Tymczasem mieszkańcy Salem zostali ukarani za wybranie go na swojego 

nauczyciela. Odebrano im obszar ziemi, do którego zgłaszali roszczenia. Aby wyrazić 

i wyjaśnić swoje doktryny oraz obalić wszystkie zarzuty, Williams był gotów w 

każdej chwili spotkać się z komitetem kaznodziejów.  

Po powrocie komisji, kościół Williamsa napisał listy do wszystkich kościołów, 

których członkami byli urzędnicy komitetu, „aby upomnieli swoich urzędników za 

stronniczość”. Skutkiem tego było to, że na mocy kolejnego wyroku sądu 

powszechnego, całe Salem zostało pozbawione praw wyborczych do czasu, aż 

                                                           
59

 Bancroft’s History of the United States, rozdz. “The Providence Plantation,” paragraf 6. 



 

53 
 

przeproszą za listy, które napisali. Miasto i kościół ustąpiły. Roger Williams pozostał 

teraz sam. Był gotów i niezwłocznie ogłosił swoją… 

„...dobrowolną rezygnację ze wszystkiego co mogłoby dotyczyć tych 

kościołów, które postanowiły nadal prześladować świadków Pana, [i] miał 

nadzieję, że Pan Jezus rozbrzmiewa w nim potężnym głosem i że w 

odpowiednim dla siebie czasie zburzy siłę teokratów i ich pewność siebie.” 

W październiku 1635 roku został wezwany przed oblicze najwyższych 

przedstawicieli państwa. Poszedł na spotkanie i „zachował nieugiętą postawę” co do 

swojej pozycji. Oświadczył, że jest „gotowy dać się związać i wygnać, a nawet umrzeć 

w Nowej Anglii”, zamiast wyrzec się swoich przekonań. W tym samym roku, dzięki 

szczerym namowom Cottona i zaledwie niewielką większością głosów, sąd 

powszechny, skazał Williamsa na wygnanie. Swój wyrok starał się uzasadnić 

słabym argumentem twierdząc, że nie jest to ograniczanie wolności sumienia, ale 

wynikiem tego, że zastosowanie nowej doktryny do ich instytucji zdawało się… 

„...podważać fundamentalne zasady państwa i rządu kraju.” 

 

W styczniu 1636 roku wysłano do niego nakaz przybycia do Bostonu i wejścia na 

pokład statku płynącego do Anglii. Williams odmówił. Wysłano łódź z kilkoma 

oficerami, aby zabrać go siłą, ale go nie znaleziono. 

„Trzy dni wcześniej opuścił Salem, w zimowym śniegu i niepogodzie, której 

surowość pamiętał nawet w późnej starości. „Przez czternaście tygodni, wystawiony 

był boleśnie na ciężką próbę, nie wiedząc, co znaczy chleb czy łóżko‟. Często w 

burzliwe noce nie miał ani ognia, ani jedzenia, ani towarzystwa innej osoby. 



 

54 
 

Często wędrował bez przewodnika i nie miał domu poza dziuplą w drzewie. Ale nie 

był bez przyjaciół. Poszanowanie praw innych, które skłoniło go do obrony wolności 

sumienia, uczyniło go obrońcą Indian. 

 

 

Roger Williams szuka schronienia wśród Indian 



 

55 
 

„Jeszcze podczas pobytu w Plymouth nauczył się ich języka. Często 

bywał gościem okolicznych sachemów [sachem – wódz Indian 

Amerykańskich plemion – przyp. tłum.]. A teraz, gdy przybył zimą do 

chaty wodza Pokanoket, został powitany przez Massassoita. 

„Barbarzyńskie serce Canonicusa, wodza Narragansettów, pokochało go 

jak własnego syna, aż do ostatniego tchu‟. „Kruki‟ – opowiadał – „karmiły 

mnie na pustkowiu‟.”60 

 

Ustawa z 1631 roku, która uczyniła przynależność do Kościoła warunkiem 

otrzymania obywatelstwa, wpędziła teokratów w kolejny dylemat. Istniała znaczna 

liczba osób, które nie były członkami kościołów - i ponieważ nie spełniały pewnych 

kryteriów - nie mogły zostać przyjęte. Co więcej, nie chciały być przyjęte. 

Ale ponieważ przynależność do Kościoła była niezbędna do otrzymania 

obywatelstwa, a osoby te chciały posiadać takowe - co więcej - uważali to za swoje 

prawo, zaczęli organizować własne kościoły. Teokraci jednak nie chcieli, aby tego 

typu władza wymknęła im się z rąk. Znaleźli sposób nie tylko na wyjście z dylematu, 

ale także na uczynienie swojej władzy bardziej absolutną. W 1635 roku uchwalono 

następujące prawo: 

„Smutne doświadczenie wykazało, że zarówno Kościół jak i państwo 

cywilne musiało borykać się z wieloma niepotrzebnymi problemami, które 

spowodowane zostały przez urzędników i członków niektórych kościołów, 

którzy zgromadzali się w niedozwolony sposób.... Postanawia się zatem, 

że... sąd ten nie zatwierdza i nie będzie w przyszłości zatwierdzał żadnych 

takich grup społecznych, chcących uczestniczyć w nieoficjalnych 

zgromadzeniach kościelnych. Nie będzie to możliwe bez uprzedniego 

powiadomienia o swoich intencjach odpowiednich urzędników i starszych 

z większych kościołów, które znajdują się w tej jurysdykcji, a także bez 

uzyskania ich wcześniejszej aprobaty. Co więcej, postanawia się, że żadna 

osoba będąca członkiem jakiegokolwiek kościoła, który w przyszłości 

                                                           
60

 Idem, paragraf 7-11. 



 

56 
 

zgromadzi się bez aprobaty urzędników i większej części kościołów, nie 

będzie mogła korzystać z praw wolności tej wspólnoty.”61 

 

W maju roku 1636, Henry Vane został wybrany na gubernatora. Jakiś czas 

wcześniej Anne Hutchinson wraz z rodziną przyjechała z Lincolnshire, a później 

dołączył do niej jej szwagier, John Wheelwright. Była ona wspaniałą kobietą i 

znalazła wielu przyjaciół, a w jej domu organizowano spotkania religijne dla kobiet. 

Celem tych spotkań było omawianie treści kazań ku wzajemnemu budowaniu się. 

Jednak, zdarzało się, że temat zbaczał na tory rozmów o pastorach, aniżeli ich 

kazań. 

Podczas jednego z takich gromadzeń pani Hutchinson zauważyła, że spośród 

pastorów „oprócz Mistrza Cottona, żaden z kaznodziejów nie głosił przymierza 

wolnej łaski” i że „nie mieli oni pieczęci Ducha, a zatem nie byli zdolni do głoszenia 

Nowego Testamentu”. Uwaga ta szybko rozeszła się wśród pastorów i oczywiście nie 

spodobała się. 

W październiku, ponieważ Cotton został uznany za wzorowego pastora, inni 

duchowni udali się do jego domu, aby wezwać go do złożenia zeznań. Cotton 

zaproponował, aby w jego domu, zarówno duchowni jak i pani Hutchinson, odbyli 

przyjacielską rozmowę w celu dojścia do porozumienia. Pani Hutchinson, 

podejrzewając pułapkę, początkowo była dość ostrożna i odmówiła złożenia 

jakiegokolwiek konkretnego oświadczenia w spornej sprawie. Jednak „wielebny” 

Hugh Peters zdołał przekonać Pani Hutchinson do myśli, że kaznodzie zasługują na 

uczciwe i sprawiedliwe potraktowanie. Oczekiwano, żeby potwierdziła, iż uwaga 

przez nią poczyniona była szczera i że rzeczywiście dostrzega ona ogromną różnicę 

między kazaniami Cottona, a innych kaznodziejów, a także tego: „że nie byli oni w 

                                                           
61

 Adams’ Emancipation of Massachusetts, str. 29. 



 

57 
 

stanie głosić przymierza łaski tak jasno jak on, ponieważ nie posiadają pieczęci 

Ducha”. 

Zamiast pogodzić się z poglądami pani Hutchinson lub Cottona, kaznodzieje 

pogłębili tylko swoją wrogość. Sprawa rozprzestrzeniła się jeszcze bardziej, a kolonia 

podzieliła się na dwie grupy. Na czele grupy Hutchinson‟a stał gubernator Vane. W 

styczniu 1637 roku, w dzień postu, John Wheelwright wygłosił w Bostonie kazanie, 

w którym stwierdził, że: 

„Nie ma znaczenia, jak bardzo święci wydają się być ludzie w oparciu o 

prawo. Jeśli... są tacy, którzy ufają własnej sprawiedliwości, umrą - mówi 

Pan. Nie postępujcie według tego co robią; mówią bowiem jedno, a czynią 

drugie. Rozszerzają swoje filakterie i poszerzają frędzle swoich szat i lubią 

pierwsze miejsca na ucztach i pierwsze krzesła w synagogach i 

pozdrowienia na rynkach i chcą być nazywani przez innych: „Mistrzu, 

Mistrzu‟. Ale wy wierzcie w Pana Jezusa Chrystusa, a będziecie zbawieni. 

Albowiem usprawiedliwieni z wiary pokój mamy z Bogiem przez naszego 

Pana Jezusa Chrystusa. I drogę - jeśli jest taka potrzeba, że musimy ją 

obrać - aby Pan Jezus Chrystus nie został nam odebrany, jest ta: 

musimy wszyscy przygotować się do walki duchowej, musimy przywdziać 

całą zbroję Bożą, mieć przepasane biodra i być gotowi do walki... 

ponieważ jeśli nie będziemy walczyć z powodu strachu, to Pan Jezus 

Chrystus może przyjść w nocy i nas zaskoczyć.”62 

Doprowadziło to do kryzysu. W marcu zebrał się parlament i powołano sąd w 

składzie Henry'ego Vane'a, dwunastu sędziów pokoju, dwunastu kaznodziejów i 

trzydziestu trzech zastępców. Wheelwright został postawiony przed sądem. Jego 

kazanie zostało odczytane i podjęto próbę zmuszenia go do przyznania się, że kiedy 

mówił on o tych, którzy byli pod przymierzem prawa i uczynków, miał na myśli 

swoich współbraci-pastorów z kolonii. 

                                                           
62

 Adams’ Emancipation of Massachusetts, p. 55. 



 

58 
 

Oczywiście łatwo mu było zrzucić na nich całą winę. Zażądał, aby podważyli jego 

doktrynę. Powiedział, że jest gotów udowodnić na podstawie Pisma Świętego, że 

doktryna jest prawdziwa. Co do tego, kogo miał na myśli w kazaniu, powiedział im 

że... 

„Gdyby pokazano mu kogoś, kto postępuje w sposób, w jaki opisał 

przymierze uczynków, to takich miał na myśli.” 

 

Pozostali duchowni zostali zapytani przez sąd, czy „rzeczywiście postępowali w taki 

sposób”. „Wszyscy przyznali, że tak”, z wyjątkiem Cottona, który oświadczył, że: 

„Doktryna Brata Wheelwrighta była zarówno w częściach spornych,  

jak i w całości, zgodna z Bogiem.” 

 

Jednak dzięki ciężkiej pracy opozycji, udało się doprowadzić do skazania 

Wheelwrighta za podżeganie do buntu. Nie udało się jednak uzyskać 

natychmiastowego wyroku i odroczono tę część procesu sądowego do 

następnej posiedzenia sądu. Gdy tylko ogłoszono decyzję sądu, ponad 

sześćdziesięciu członków Bostonu podpisało petycję w imieniu Wheelwrighta, 

w której określili prześladowania jako ograniczenie prawa do wolności słowa. 

Stwierdzili między innymi: 

„Paweł był uważany za człowieka szerzącego fałszywe nauki, inicjatora 

buntu i przywódcę sekty... natomiast sam Chrystus - podobnie jak Paweł 

- został powołany do nauczania nowej doktryny... Teraz prosimy was, 

rozważcie to, czy za naszych dni, ten podstępny wąż nie działa według 

swojej starej metody... Po trzecie, jeśli spojrzycie na wpływ jego doktryny 

na słuchaczy, dostrzeżecie, że nie wznieciła ona w nas buntu, a jeśli tak, 

to tylko przez przypadek. Nikt nie dobył miecza, jak to czasami i 

pochopnie czynił Piotr. Nikt nie próbował ratować naszego niewinnego 



 

59 
 

brata, jak to zrobili Izraelici z Jonatanem, a jednak nie zrobili tego w 

duchu buntu [autor odnosi się tutaj do 1 Sam rodz.14 – przyp. tłum.]. 

 

 

John Cotton 

Przymierze wolnej łaski, które głosił nasz brat nauczyło nas raczej, 

abyśmy stali się pokornymi sługami waszych mości. I jeśli nie odniesiemy 



 

60 
 

w tej kwestii zwycięstwa, to z cierpliwością wybieramy nadstawienie 

policzka tym, którzy nas biją.”63 

 

Nie ma potrzeby dalszego śledzenia szczegółów. Kwestia ta stała się przedmiotem 

debaty podczas następnych wyborów. Wrogowie Wheelwright‟a zwyciężyli, 

wybierając gubernatora Winthropa. Na kolejnej sesji, która odbyła się w listopadzie, 

wezwano Wheelwrighta do stawienia się i nakazano mu ulec, albo przygotować się 

na wyrok. Wheelwright odpowiedział, że ponieważ nikogo nie obraził i głosił 

wyłącznie prawdę Chrystusa, nie uważa się za buntownika. Sąd odpowiedział, że nie 

potępiają jego doktryny i pozostawiają ją bez zmian. Potępienie dotyczyło jednak 

wykładni jego nauki, która to… 

„...oskarżyła urzędników, ministrów i większość ludzi w tym kościele o 

trwanie w przymierzu uczynków.” 

 

Został skazany na pozbawienie praw wyborczych i wygnanie, a także otrzymał 

czternaście dni na opuszczenie Massachusetts. Podobnie jak Roger Williams, 

zmuszony został do wyruszenia samotnie w mroźną, nowoangielską zimę. 

Ledwie Wheelwright zdążył się stamtąd wydostać, a już przystąpiono do procesu 

jego przyjaciół, którzy przedstawili wcześniej swoją petycję. Ci, którzy w petycji nie 

tylko wyrzekli się jakiejkolwiek myśli o podżeganiu do buntu, ale stwierdzili, że jeśli 

ich petycja nie zostanie wysłuchana, „z cierpliwością wybierają nadstawienie 

policzka tym, którzy ich biją.”, zostali uznani za wrogów publicznych. 

„Takie skrupuły jednak nigdy nie krępowały teokracji. Ich 

sprawiedliwości nie ograniczali ani sędziowie, ani ława przysięgłych, ani 

prawo.”64 

                                                           
63

 Idem, str. 57. 



 

61 
 

Po dokonaniu tego, przystąpili następnie do zemsty na Annie Hutchinson - głównej 

zdrajczyni i przyczynie wszelkiej ich niezgody. W listopadzie 1637 roku, 

„Stanęła przed sądem - tą najstraszliwszą jaskinią ludzkiej 

nieprawości, jakim jest kościelny sąd karny. Jej oskarżycielami byli 

duchowni, którzy płonąc nienawiścią przybyli po to, aby zeznać przeciwko 

słowom, które wypowiedziała na ich własną prośbę i wierząc, że zaufanie 

którym ich obdarzyła, powinno pozostać święte. Nie miała ławy 

przysięgłych, do której mogłaby się odwołać, a John Winthrop - ku jego 

wiecznej hańbie - miał ją osądzić z krzesła sędziego. 

Wkrótce miała zostać matką, a jej zdrowie było słabe. Kazano jej 

jednak stać, aż poczuła się słabo. Mimo to, porzucona i samotna - stojąc 

przed tymi bezlitosnymi sędziami przez dwa długie miesiące, wśród 

wyczerpujących dni bez pożywienia i w zimnie – ta nieustraszona kobieta, 

broniła swojej sprawy z taką umiejętnością i odwagą, która nawet teraz, 

po dwustu pięćdziesięciu latach, rozpala serce podziwem. 

Sprawę w imieniu rządu wszczął John Winthrop, sędzia 

przewodniczący, prokurator generalny, przewodniczący ławy przysięgłych 

i naczelny sędzia Zatoki Massachusetts. Zganił on oskarżoną za jej liczne 

złe postępowanie, za wypowiadanie rzeczy uwłaczających honorowi 

kaznodziejów, za zorganizowanie zgromadzenia w jej domu oraz za 

rozprzestrzenianie poglądów osób, które zostały ukarane przez sąd.”65 

 

Postępowanie kontynuowano zgodnie z następującym zarządzeniem: 

„Gubernator Winthrop: „Uznaliśmy za słuszne posłać po panią, ...aby - 

gdy zostanie to udowodnione, że jest pani w błędzie - mogła zostać 

napomniana i ponownie stać się pożytecznym członkiem tej społeczności. 

Jeśli jednak pozostanie pani uparta, ...sąd może podjąć takie kroki, 

dzięki którym nie będzie nas pani więcej niepokoić. Dlatego proszę, aby 

pani [określiła się] ...czy potępia pani kazanie pana Wheelwright‟a i samą 

petycję, czy nie?‟ 

                                                                                                                                                                                     
64

 Idem, str. 65. 
65

 Idem, str. 65, 66 



 

62 
 

 

Anne Hutchinson przed sądem 

 

Pani Hutchinson: „Zostałam tu wezwana, aby stanąć przed panem, ale 

nie słyszę, żadnych zarzutów.‟ 

Gubernator: „Powiedziałem pani już kilka rzeczy, ale mogę podać więcej 

z nich.‟ 

Pani H: Proszę, niech pan wymieni jedną.‟ 

Gubernator: „Czyż nie wymieniłem już kilku?‟ 



 

63 
 

Pani H: „Co powiedziałam lub zrobiłam?‟ 

Gubernator: „Przyłączyła się pani do tego odłamu.‟ 

Pani H: „Do jakiego to niby odłamu się przyłączyłam?‟ 

Gubernator: „Poprzez przedstawienie petycji.‟ 

Pani H: „Ale ja nie przyłożyłam mojej ręki do tej petycji.‟ 

Gubernator: „Udzielała im pani porad.‟ 

Pani H: „W czym?‟ 

Gubernator: „Jak to w czym? W zachęcaniu ich.‟ 

Pani H: „Jakie to naruszenie prawa, proszę Wysokiego Sądu?‟ 

Gubernator: „Jakie? Przez okazanie braku szacunku dla rodziców.‟ 

[rodziców duchowych, tu: kanodziejów – przyp. tłum] 

Pani H: „Mogę okazywać im szacunek, ale jako dzieciom Bożym i w 

takiej mierze, w jakiej oni czczą Pana.‟ 

Gubernator: „Nie będziemy tu dyskutować z osobami twojej płci. 

Domagamy się tylko tego, aby pani przyznała się, że przyłączyła się do 

nich i promowała tę frakcję, a tym samym zhańbiła nas.‟ 

Pani H: „Nie uznaję niczego takiego i nie sądzę, żebym kiedykolwiek 

okazywała wam jakikolwiek brak szacunku.‟ 

Wice-gubernator: „Posunąłbym się nieco dalej w sprawie pani 

Hutchinson. Otóż... jeśli w szczególności znieważyła wszystkich naszych 

duchownych w kraju twierdząc, że głosili przymierze uczynków, a tylko 

pan Cotton przymierze łaski, to dlaczego mamy to tolerować?‟ 

Pani H: „Proszę pana, proszę to udowodnić, że powiedziałam, że głosili 

tylko przymierze uczynków.‟ 

Wice-gubernator: „Jeśli nie głoszą przymierza łaski, wyraźnie sugeruje 

to, że głoszą przymierze uczynków.‟ 

Pani H: „Nie, proszę pana. Oznacza to, że jeden może głosić przymierze 

łaski wyraźniej, niż ktoś inny - tak powiedziałam.‟ 



 

64 
 

Wielebny Hugh Peters: „Jest coś, co powinniśmy omówić. Jak dotąd 

byliśmy co do tego wstrzemięźliwi; chyba, że sąd nakaże nam teraz o tym 

wspomnieć. Zatem odpowiemy pani Hutchinson pomimo tego, że nasi 

bracia są bardzo niechętni do wypowiedzi w tej sprawie. Ja i inne osoby 

słyszeliśmy, że oskarżona powiedziała, iż nauczamy przymierza 

uczynków. Posłaliśmy po nią, i chociaż na początku była <bardzo 

delikatna> - to gdy poproszono ją, aby mówiła otwarcie - wyjaśniła, że 

<istnieje zasadnicza różnica> między naszym bratem, panem Cottonem, a 

nami. Chciałem poznać tę różnicę. Odpowiedziała, że <on głosi 

przymierze łaski, a wy przymierze uczynków> i że nie jesteśmy 

właściwymi sługami Nowego Testamentu, a także, że nie rozumiemy 

więcej, niż apostołowie przed zmartwychwstaniem Chrystusa.‟ 

Pani H.: „Gdyby nasz pastor zechciał pokazać swoje pisma, 

zobaczylibyście, co powiedziałam i że sprawy nie mają się tak, jak zostały 

tu przedstawione.‟ 

Pan Wilson: „Siostro Hutchinson, nie mam pism, o których pani mówi.‟ 

Za Petersem wystąpiło pięciu innych kaznodziejów, którzy - najpierw z 

obłudną łagodnością wyrazili niechęć do mówienia czegokolwiek złego o 

tej damie ale, aby uspokoić swoje sumienie w kwestii stosunku do 

wspólnoty i do Boga - poczuli się zobowiązani do stwierdzenia, że 

oskarżona powiedziała, iż kaznodzieje nie są właściwymi sługami Nowego 

Testamentu i że wszystko, co zeznał Hugh Peters, było prawdą. Sąd 

odroczył rozprawę do następnego dnia. 

Kiedy sąd otworzył posiedzenie następnego dnia, pani Hutchinson 

rozpoczęła swoją obronę, wzywając na świadków panów Leveretta, 

Coggeshalla i Cottona. I młyn inkwizycyjny znów zaczął mielić. 

Gubernator Winthrop: „Pan Coggeshall był nieobecny.‟ 

Coggeshall: „Nie do końca jest to prawdą. Byłem obecny tylko 

zachowałem milczenie, dopóki mnie nie wezwano.‟ 

Gubernator: „Czy... potwierdzi pan, że pani Hutchinson tego 

wszystkiego nie powiedziała?‟ 



 

65 
 

Pan C: Tak, ośmielę się powiedzieć, że nie powiedziała tego, co jej 

zarzucono.‟ 

Pan Peters: „Jak śmiesz zaglądać do sądu i mówić takie słowa?‟ 

Pan C: „Pan Peters uważa, że mi nie wolno. Będę zatem milczał.‟ 

Gubernator: „Cóż, panie Leverett, jakie to były słowa? Proszę mówić.‟ 

Pan Leverett: „O ile dobrze pamiętam,... pan Peters z wielką żarliwością 

i błaganiem nalegał, by powiedziała mu jaka była różnica między panem 

Cottonem, a nimi kaznodziejami. Gdy tak nalegał, odpowiedziała: 

<Bojaźń przed człowiekiem jest sidłem, ale ci, którzy ufają Panu, będą 

bezpieczni>. Dodała również … że nie głosili przymierza łaski tak jasno, 

jak pan Cotton i powiedziała dlaczego; apostołowie nie mogli głosić 

przymierza łaski tak jasno, dopóki nie otrzymali świadectwa Ducha.‟ 

Następnie wezwano Cottona, który zajął miejsce Leverett‟a jako 

świadek. 

Pan Cotton: „Muszę powiedzieć, że nie zauważyłem, aby pani 

Hutchinson mówiła, że kaznodzieje byli pod przymierzem uczynków. Nie 

przypominam sobie również, żeby mówiła, że głosili przymierze 

uczynków.‟ 

Gubernator: „Mówi pan, że nie pamięta pan. Ale czy może pan 

powiedzieć, że tak nie mówiła?‟ 

Pan C.: „Pamiętam, że patrzyła na nich jak na apostołów przed 

wniebowstąpieniem.‟ 

Wice-gubernator: „Inni potwierdzili, że pani Hutchinson rzeczywiście 

powiedziała, że kaznodzieje nie są zdolni do głoszenia Nowego 

Testamentu.‟ 

Pan C.: „Nie pamiętam tego‟.”66 

 

                                                           
66

 Adams’ Emancipation of Massachusetts, str. 66-70. 



 

66 
 

Pani Hutchinson wierzyła w stałą obecność Ducha Świętego i obietnicę Chrystusa, 

że Duch będzie prowadził chrześcijanina - zwłaszcza w rozumieniu Pisma Świętego. 

Dlatego nauczała, że „Duch Święty mieszka w człowieku usprawiedliwionym” i że 

obowiązkiem chrześcijan jest „posłuszeństwo Jego nakazom”. Z tego powodu, 

formalistyczni purytanie uważali ją za niemalże zagorzałą fanatyczkę, a jej nauki za 

zmierzające do anarchii. I jako że… 

„...niczego tak stanowczo nienawidził ortodoksyjny purytanin, jak 

przestarzałe pretendowanie do życia pod wplywem nadprzyrodzonego 

światła,” 

 

Dlatego potępiono ją za „osłabianie rąk i serc ludzi wobec duchownych‟ i za bycie 

„jak Roger Williams, a może nawet gorszą‟67 

Teraz, uświadamiając sobie, że jakkolwiek przebieg rozprawy przechylał się na jej 

stronę co do kwestii głównego punktu oskarżenia, pani Hutchinson rozumiała 

również, że miała nikłe szanse na skuteczną ucieczkę przed atakiem dotyczącym jej 

przekonań.  Wybrała zatem opcję przedstawienia swojej pozycji w tej sprawie, aniżeli 

pozwolić sądowi, aby narzucił jej własne stanowisko. Dlatego oświadczyła, że dzięki 

Duchowi Świętemu wie, że jej nauki są prawdą i zakończyła swą krótką przemowę w 

następujący sposób: 

Pani H: „Jeśli sąd potępia mnie za mówienie tego, co wiem, że w moim 

sumieniu jest prawdą, to muszę powierzyć się Panu.‟ 

Pan Nowell: „Skąd pani ma pewność, że to był Duch Święty?‟ 

Pani H: „Skąd Abraham wiedział, że to był Bóg?‟ 

Wice-gubernator: „Poprzez natychmiastowe usłyszenie głosu.‟ 

                                                           
67

 Beginnings of New England, str. 49; a także, Bancroft’s History of the United States, rozdz. “The Colonization 
of New Hampshire,” paragraf. 8. 



 

67 
 

Pani H: „A w moim przypadku poprzez natychmiastowe objawienie.‟ 

 

Następnie oświadczyła sądowi, że jest przekonana, iż Pan pokazał jej, że zostanie 

wyzwolona spod władzy tego sądu. Powołała się na kilka fragmentów z Księgi 

Daniela. W sytuacji, w jakiej znajdowała się ta biedna kobieta, nie ma się co dziwić, 

że pod ciągłym i okrutnym naciskiem, wypowiedziała następujące słowa: 

Pani H: „Wy macie władzę nad moim ciałem, ale Pan Jezus ma władzę 

nad moim ciałem i duszą. I zapewniam was o tym, że tak kłamiąc, 

odsuwacie od siebie Pana Jezusa Chrystusa. I jeśli będziecie podążać tą 

ścieżką którą obraliście, sprowadzicie przekleństwo na siebie i wasze 

potomstwo, bo usta Pana to powiedziały.‟ 

Gubernator: „Daniel został wybawiony cudem. Czy myśli pani, że też 

zostanie tak uratowana?‟ 

Pani H: „Wypowiadam to przed sądem. Wierzę, że Pan mnie wybawi 

przez Swoją opatrzność.‟ 

Wice-gubernator: „Chciałbym, aby pan Cotton powiedział nam, czy 

aprobuje objawienia pani Hutchinson tak, jak je nam przedstawiła.‟ 

Pan C: „Nie jestem pewien, czy ją rozumiem; ale powiem to: jeśli 

oczekuje wybawienia w drodze opatrzności, to nie mogę temu zaprzeczyć.‟ 

Gubernator: „Ja widzę cudowną opatrzność Bożą, która doprowadziła 

do tego stanu rzeczy… Bóg przez opatrzność odpowiedział na nasze 

pragnienia i sprawił, że pani Hutchinson ujawniła się i ukazała nam 

przyczynę tego całego bałaganu spowodowanego jej objawieniami.‟ 

Sąd: „Wszyscy się z panem zgadzamy.‟ 

Gubernator: „Czyżby? A może to tylko najbardziej desperacki 

entuzjazm na świecie?‟ 

Pan Endicott: „Mówię w odniesieniu do pana Cottona... Czy świadczy 

pan za nią, czy przeciwko niej?‟ 



 

68 
 

Pan C: „Proszę pana, już to powiedziałem. Moja odpowiedź jest prosta; 

jeśli pani Hutchinson będzie szukała wybawienia z ręki Boga przez Jego 

opatrzność – a jej objawienie jest... zgodne ze słowem [Pisma Świętego] - 

to nie mogę temu zaprzeczyć.‟ 

Pan Endicott: „Ta odpowiedź mnie zadowala.‟ 

Wice-gubernator: „Nie, nie. Ona mnie wcale nie zadowala.‟ 

Pan C: „Proszę pana, proszę pozwolić mi się wypowiedzieć. W tym 

znaczeniu, w jakim ona to przedstawia, nie mogę się z tym nie zgodzić.‟ 

Pan Nowell: „Uważam, że to diabelskie złudzenie.‟ 

Gubernator: „Ze wszystkich objawień, o których kiedykolwiek czytałem, 

żadne z nich nie było o podobnym podłożu. Entuzjaści i anabaptyści 

nigdy takiego nie mieli.‟ 

Pan Peters: „Mogę powiedzieć to samo; ...i uważam, że to, co powiedział 

nasz brat Cotton, jest bardzo dyskusyjne.‟ 

Gubernator: „Jestem przekonany, że objawienie, które pani 

Hutchinson tu przedstawia, jest złudzeniem. Cały sąd (poza dwoma lub 

trzema kaznodziejami) tak wierzy. Wszyscy w to wierzymy.‟ 

Coddington: „Proszę, tak nie mówić, aby nie przeforsowywać sprawy na 

swoją korzyść. Osobiście nie widzę, aby postępowanie tego sądu było 

słuszne. Nie ma tu żadnego prawa Bożego, ani żadnego prawa kraju, 

które pani Hutchinson by złamała, zatem nie zasługuje ona na naganę. I 

nawet jeśli twierdzi ona, że starsi głoszą tak, jak głosili apostołowie [przed 

wylaniem Ducha Św. – przyp. tłum.] – a w rzeczy samej głoszą oni według 

przymierza łaski - to co w tym złego? Dlatego proszę, zastanówcie się nad 

tym co robicie, ponieważ nie złamano tu żadnego prawa Bożego, ani 

ludzkiego.‟ 

Pan Peters: „Przyznaję, że nigdy nie sądziłem, że pan Cotton stanie po 

jej stronie.‟ 

Gubernator: „Sąd czuje się już usatysfakcjonowany... co do 

uciążliwości jej ducha i postępowania wśród nas, którego nie wolno nam 

tolerować. Dlatego jeśli sąd uzna, że pani Hutchinson... powinna zostać 



 

69 
 

wygnana z naszej wolnej społeczności - i uwięziona do czasu jej 

wydalenia - niech te osoby podniosą rękę w górę.‟ 

Wszyscy oprócz trzech wyrazili zgodę. 

Gubernator: „Ci, którzy mają odmienne zdanie, trzymajcie podniesioną 

rękę.‟ 

Sprzeciwili się tylko panowie Coddington i Colburn. 

Gubernator: „Pani Hutchinson, wyrok sądu jest następujący: zostaje 

pani wygnana z naszej jurysdykcji, ponieważ jest pani kobietą 

nieodpowiednią dla naszego społeczeństwa i ma być pani uwięziona do 

czasu, aż sąd panią zwolni.‟ 

Pani Hutchinson: „Chcę wiedzieć, dlaczego zostałam wygnana.‟ 

Gubernator: „Proszę nic więcej nie mówić: sąd wie, dlaczego i jest 

usatysfakcjonowany.‟ 

 

Na tym zakończyło się postępowanie sądowe. Pani Hutchinson  została oddana 

Josephowi Welde z Roxbury, którego brat - jeden z kaznodziejów - nazwał ją 

Jezabel. Tam kaznodzieje kontynuowali swoje przesłuchanie zadając dręczące i 

krzyżowe pytania, aż biedna kobieta została doprowadzona do takiego stanu, że ze 

„smutnym sercem” mogli sformułować przeciwko niej oskarżenie o opętaniu przez 

szatana. Napisali list do kościoła w Bostonie. Przedstawili w nim dowody, w wyniku 

czego, pani Hutchinson została wezwana do stawienia się przed kościołem i złożenia 

zeznań.  

Kiedy przybyła, jeden z zarządzających tam starszych odczytał listę dwudziestu 

dziewięciu „błędów”, o które była oskarżona. Przyznała, że wszystkie je popełniła, a 

następnie zadała dotkliwe pytanie. 

Pani H: „Na jakiej podstawie ów starszy przyszedł do mnie - udając, że 

pragnie poznania prawdy - a w istocie, żeby mnie usidlić?‟ 



 

70 
 

Starszy: „Nie przyszedłem, żeby cię usidlić, ale ponieważ miałem litość 

dla twojej duszy.‟ 

 

Inkwizycja trwała od godziny ósmej rano do ósmej wieczorem, po czym ogłoszono 

wyrok upomnienia. Sprawę następnie odroczono na tydzień, po czym oskarżona 

ponownie stawiła się na rozprawę i została oskarżona między innymi o zaprzeczanie 

„wrodzonej sprawiedliwości” [aby dowiedzieć się więcej, zobacz przypis poniżej – 

przyp. tłum.].68 Oczywiście została skazana za wszystkie jej postawione zarzuty, 

„...tak, że Kościół jednomyślnie ją wygnał... Po tym, jak została 

ekskomunikowana, jej duch, który wcześniej wydawał się nieco 

przygnębiony odżył i zaczęła radować się ze swoich cierpień. 

Przez cały ten czas była sama, a jej przyjaciele daleko. W tych 

trasznych okolicznościach i czasie nieszczęścia, ona i jedna z jej 

najwierniejszych zwolenniczek - Mary Dyer - zbliżały się do granic swoich 

możliwości. Oba przypadki zakończyły się bardzo smutno. Jeśli chodzi o 

owe przerażające okoliczności i ich szczegóły, to Thomas Welde i jego 

czcigodni bracia, okazywali wobec powyższego dziką radość, 

oświadczając, że „sam Bóg z radością wkroczył ze swoim decydującym 

osądem... tak wyraźnie, jakby fizycznie wskazał Swoim palcem”. Oby 

przyszłe pokolenia nigdy nie ujawniły tych szokujących faktów.69 

 

Na szczęście uszła z życiem. Kilka dni po skazaniu, gubernator wysłał do niej nakaz 

wygnania z terytorium Massachusetts. Na prośbę Rogera Williamsa, ona i jej 

przyjaciele, udali się do zatoki Narragansett. Miantonomoh, podarował im wyspę 

Rhode Island, gdzie się osiedlili. 

                                                           
68

 Jonathan Edwards pisze, że: „Święci posiadają dwojaką sprawiedliwośd: sprawiedliwość przypisaną - i tylko 
ona w jakikolwiek sposób przyczynia się do usprawiedliwienia; oraz sprawiedliwość wrodzoną - czyli świętośd i 
łaska, które są w sercach i życiu świętych. Jest to sprawiedliwośd Chrystusa, a także sprawiedliwośd przypisana: 
sprawiedliwośd przypisana to sprawiedliwośd Chrystusa przyjęta dla nich, świętośd wrodzona to 
sprawiedliwośd Chrystusa im przekazana. Swoją świętośd czerpią z Chrystusa jako źródła.” - Jonathan Edwards, 
Sermons and Discourses 1723-1729, tom. 14, Ed. Kenneth P. Minkema (Yale University Press, 1997), 340-341. 
69

 Adams’ Emancipation of Massachusetts, str. 72-75. 



 

71 
 

W 1636 roku, około stu osób pod przewodnictwem Thomasa Hookera - pastora 

ustępującego w oczach kolonistów jedynie Cottonowi - opuściło kolonię 

Massachusetts i przeniosło się do doliny Connecticut, gdzie założyło miasta 

Springfield, Windsor, Hartford i Wethersfield. Dnia 14 stycznia 1639 roku, 

Springfield, zdecydowłało pozostać pod jurysdykcją stanu Massachusetts. Trzy 

pozostałe miasta ustanowiły formę rządu opartą na jedenastu „fundamentalnych 

prawach”, których wstęp brzmi następująco: 

„Ponieważ tak upodobało się Wszechmogącemu Bogu - dzięki Jego 

mądrym zrządzeniem i Jego boskiej opatrzności - i tak uporządkował i 

rozporządził sprawami, że my, mieszkańcy Windsoru, Hartford i 

Wethersfield, obecnie zamieszkujemy nad rzeką Connecticut i na 

przyległych ziemiach. Dobrze wiedząc, gdzie zgromadził się ten lud - samo 

Słowo Boże wymaga tego - aby dla utrzymania pokoju i jedności takiego 

narodu, istniał uporządkowany i przyzwoity rząd. Rząd ustanowiony 

zgodnie z wolą Boga, który by porządkowł i rozporządzał sprawami ludu o 

każdej porze roku i stosownie do okoliczności.  Dlatego współpracujemy i 

jednoczymy się w tym, aby stać się jednym państwem publicznym lub 

wspólnotą. Czynimy to dla nas samych jak i naszych następców oraz 

tych, którzy dołączą do nas w dowolnym czasie w przyszłości. Tworzymy 

wspólną konfederację, aby podtrzymać i szerzyć wolność, a także czystość 

Ewangelii naszego Pana Jezusa, którą obecnie wyznajemy. Czynimy to 

również dla utrzymania dyscypliny kościołów, która zgodnie z prawdą 

wspomnianej Ewangelii, jest obecnie praktykowana wśród nas. Co więcej, 

czynimy to, aby w naszych sprawach cywilnych, kierować się i rządzić 

zgodnie z takimi prawami, zasadami, zarządzeniami i dekretami, jakie 

zostaną ustanowione, zarządzone i uchwalone.”70 

 

Rozporządzenie numer cztery stanowiło, że gubernator powinien być zawsze 

członkiem jakiejś zatwierdzonej kongregacji religijnej, a wcześniej urzędnikiem w 

obrębie tego okręgu. Przysięga urzędowa gubernatora brzmiała następująco: 

                                                           
70

 Charters and Constitutions, Connecticut. 



 

72 
 

„Ja, ____ ____, będąc teraz wybranym na gubernatora w tej jurysdykcji 

na nadchodzący rok, i do czasu wyboru nowego, przysięgam na wielkie i 

straszliwe imię wiecznie żyjącego Boga, że będę promował dobro 

publiczne i pokój tegoż, z całej mojej siły.  Będę również utrzymywał 

wszystkie prawne przywileje tej wspólnoty. Ślubuję również, że wszystkie 

zbawienne prawa, które są lub będą ustanowione przez prawowitą władzę 

tutaj ustanowioną, będą należycie przestrzegane. Będę wspierał 

egzekwowanie sprawiedliwości zgodnie z zasadą Słowa Bożego. Tak mi 

dopomóż Bóg, w imię Pana Jezusa Chrystusa.”71 

 

Przysięga sędziego była zasadniczo taka sama. W przeciwieństwie do 

Massachusetts, aby zostać urzędnikiem, przynależność kościelna nie była 

wymagana. Osoby otrzymywały obywatelstwo w procesie przegłosowania przez 

większą część obywateli danego miasta, w którym osoba ta zamieszkała lub większej 

części liczby osób, którzy powini być obecni, a następnie przez złożenie „przysięgi 

wierności”.  

W roku 1637, kolonia purytańskich imigrantów z Johnem Davenportem jako 

pastorem, przybyła do Bostonu i pozostała tam do wiosny 1638 roku, a następnie 

założyła miasto i kolonię New Haven. W 1639 roku, kolonia z New Haven zasiedliła 

miasto Milford, a inna grupa z Anglii zasiedliła miasto Guilford. W tym samym roku 

ustanowiono formę rządu i... 

„Pod wpływem Davenporta zostało postanowione, że Pismo Święte jest 

doskonałą regułą dla tej wspólnoty. Uważano, że czystość nakazów jest 

dla nich samych jak i ich potomstwa, wielkim wzorem dla porządku 

publicznego. Postanowiono również, że jedynie członkowie kościoła 

powinni być wolnymi mieszczanami.”72 

 

                                                           
71

 Charters and Constitutions, Connecticut. 
72

 Bancroft, History of the United States, koniec rozdziału: “The Colonization of Connecticut.” 



 

73 
 

Powołano dwunastoosobową komisję, której zadaniem było nominowanie siedmiu 

mężczyzn na stanowiska sędziów. W sierpniu, tychże siedmiu mężczyzn spotkało 

się, aby ustalić formy działania nowego rządu. 

„Unieważniając wszelkie poprzednie uprawnienia wykonawcze, przyjęli 

do sądu jedynie członków kościoła.  Następnie, objaśniono charakter 

urzędników cywilnych „na podstawie świętych wyroczni‟. Rozpoczęły się 

wybory. Davenport, słowami Mojżesza - które ten skierował do Izraela na 

pustyni - nakazał gubernatorowi, aby sądził sprawiedliwie: „Ze prawą, 

która jest dla ciebie zbyt trudna‟ – tak brzmiał fragment tekstu pastora – 

„przyjdź do mnie, a ja jej wysłucham‟. Zarządzono coroczne wybory, a 

słowo Boże ustanowiono jako jedyne źródło prawne do rozsądzania spraw 

publicznych.” 

 

Pozostałe miasta poszły w ich ślady i tak: 

„Władza duchowieństwa osiągnęła swój szczyt w New Haven, ponieważ 

każdym z miast zarządzało siedmiu urzędników kościelnych, zwanych 

„filarami kościoła‟. Urzędnicy ci pełnili funkcję sędziów. Ława przysięgłych 

została zniesiona, ponieważ w prawach Mojżesza nie można było znaleźć 

dla niej żadnego uzasadnienia.”73 

 

W 1643 roku cztery kolonie: Massachusetts, Plymouth, Connecticut i New Haven 

utworzyły ligę o nazwie Zjednoczone Kolonie Nowej Anglii, której cel określono 

następująco: 

„My wszyscy przybyliśmy do tych części Ameryki z jednym i tym 

samym celem, a mianowicie, aby szerzyć królestwo naszego Pana Jezusa 

Chrystusa i cieszyć się - w czystości i pokoju - wolnością Ewangelii. A 

ponieważ w czasie osiedlania się (dzięki mądrej Opatrzności Bożej) 

zostaliśmy rozproszeni wzdłuż wybrzeża morskiego i przy brzegach rzek - 

                                                           
73

 Fiske, Beginnings of New England, str. 136 



 

74 
 

czego pierwotnie nie zamierzaliśmy, a co utrudnia nam swobodną 

komunikację w ramach jednego rządu i jurysdykcji – ... dlatego uważamy 

za nasz naglący i święty obowiązek, niezwłocznie zawrzeć wspólne 

porozumienie w celu wzajemnej pomocy we wszystkich przyszłych 

sprawach. Porozumienie to dotyczy spraw narodowych, religijnych, jak i 

innych kwestii. Jesteśmy i pozostaniemy jednością zgodnie z treścią i 

prawdziwym charakterem poniższych artykułów prawnych. Dlatego 

zostało w pełni uzgodnione i zadecydowane – przez i pomiędzy stronami 

jurysdykcji wymienionymi powyżej - że zarówno wspólnie jak i oddzielnie, 

strony te niniejszym zgadzają się i dochodzą do wniosku, że wszystkie są 

i odtąd będą nazywane Zjednoczonymi Koloniami Nowej Anglii. 

1. Wspomniane Zjednoczone Kolonie – zarowno w imieniu własnym jak 

i swoich potomków - niniejszym z radością i solidarnie zawierają trwałą i 

wieczystą umowę przyjaźni i porozumienia w sprawach przestępstw jak i 

natury obronnej. Czynimy to w celu wzajemnego doradztwa i pomocy we 

wszystkich słusznych okolicznościach. Czynimy to w celu ochrony i 

rozprzestrzeniania prawdy i wolności Ewangelii, jak i dla naszego 

własnego wzajemnego bezpieczeństwa i dobrobytu… 

6. Uzgodniono również, że do zarządzania i finalizowania wszystkich 

spraw właściwych i dotyczących całej Konfederacji, zostanie wybranych 

dwóch komisarzy z każdej z powyższych czterech jurysdykcji. Mianowicie: 

dwóch komisarzy z Massachusetts, dwóch z Plymouth, dwóch z 

Connectacut i dwóch z New Haven. Będą oni wiernymi członkami 

naszych kościołów - co zapewni im pełną władzę w ich sądach 

powszechnych - aby mogli wysłuchiwać, badać, rozważać i rozstrzygać 

wszelkie sprawy.”74 

 

Populacja czterech kolonii wynosiła około dwudziestu czterech tysięcy osób. 

Massachusetts około piętnastu tysięcy i pozostałe trzy kolonie po około trzy tysięce 

mieszkańców. Komisarze Federalni utworzyli raczej radę doradczą niż organ 

legislacyjny. Powstanie tej ligii wzmocniło tylko teokrację. 

                                                           
74

 National Reform Manual, 1890, str. 223-224. 



 

75 
 

Z powodu rygorystyczności zasad dotyczących przyjmowania członków do kościołów 

- które to zasady ustanowili kaznodzieje - było niewielu takich, którzy przyłączyli się 

do tychże.  Zatem zamierzony cel, jakim było przyznanie członkowstwa więszej 

części mieszkańców nie został osiągnięty, albowiem członkostwo otrzymała tylko 

jedna trzecia populacji. W wyniku tego, pojawiła się potrzeba wprowadzenia 

wolności wyznania i czczenia Boga w oparciu o zasady inne, niż według form 

kongregacjonalistów. Wobec takiej sytuacjij, duchowieństwo Kongregacji uznało, że 

musi zrobić coś, aby utwierdzić swoją władzę. 

W konsekwencji tego, w sierpniu 1648 r. w Cambridge - po dwóch latach 

rozważania tej kwestii - powstała Platforma Dyscypliny Kościelnej w Oparciu o Słowo 

Boże. W rzeczywistości było to ustanowienie Kościoła Kongregacyjnego na bazie 

konfederacji czterech kolonii.  Przez cały ten czas, chociaż wyznawano zasadę 

niezależności każdej z tych społeczności, funkcjonowały „rady złożone ze starszych i 

posłańców kościołów, aby doradzać, napominać i odmawiać członkostwa w 

kościele”. Ich celem jednak nie było egzekwowanie jakichś szczególnych aktów 

dyscypliny lub sprawowanie jurysdykcji w jakimkolwiek konkretnym kościele. 

Co więcej, [Platforma Dyscypliny Kościelnej w Oparciu o Słowo Boże – przyp. tłum] 

przewidywała, że jeśli jakikolwiek kościół oddzieli się od wspólnoty kościołów, 

urzędnicy mogą zmusić ich do podporządkowania się. 

„Wyznanie Westminsterskie zostało ogłoszone jako wyznanie wiary. 

Uprawnienia duchowieństwa zostały szczegółowo określone i obowiązki 

osób świeckich stanowiły, że „są oni podlegli starszym i będą im posłuszni 

w Panu‟. Sędziemu nakazano karać „bałwochwalstwo, bluźnierstwo i 

herezję‟ oraz wywierać przymus na każdy kościół, który dopuści się 

„schizmy‟.”75 

 

                                                           
75

 Adams’ Emancipation of Massachusetts, str. 98. 



 

76 
 

W październiku 1649 r. wniosek o zatwierdzenie Platformy skierowano do Sądu 

Powszechengo w celu jej rozpatrzenia i przyjęcia, a następnie przedłożono ten 

projekt innym kościołom w celu jego zatwierdzenia. W październiku 1651, zostało to 

potwierdzone przez każdą z legislatur [Legislature - organ rządowy uprawniony do 

stanowienia, zmieniania i uchylania ustaw. – przyp. tłum.]. W taki zatem sposób, 

teokracja w Massachusetts została zakończona i przyobleczona pełnią władzy 

Zjednoczonych Kolonii. A w miarę jak rosła w siłę, znacząco rosły również jej gorzkie 

owoce. 

W 1649 roku zmarł gubernator Winthrop, a jego następcą został Johna Endicott. W 

roku 1652 umiera John Cotton, a jego następcą zostaje John Norton.  Nie bez 

powodu opisywano ich obu jako „dwóch najbardziej zawziętych fanatyków, którzy 

kiedykolwiek pojawili się na ziemi”. Tak więc, po objęciu przywództwa przez 

Winthropa  i Cottona nad w pełni już rozwiniętą i udoskonaloną teokracją, rządy  

terroru w Nowej Anglii - można by tak rzec - rozpoczęły się na dobre. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

77 
 

5. Cierpienia Baptystów 

 

e wszystkich „szkodników”, których do tej pory atakowali purytanie z 

Nowej Anglii, największymi byli budzący postrach i nienawiść baptyści 

lub - jak ich również nazywano  - „anabaptyści”. To, że Roger Williams 

był baptystą, nie było jednym z jego najmniejszych przewinień. 

Niedługo po wygnaniu Rogera Williamsa, Thomas Shepard z Charlestown w 

kazaniu zatytułowanym: „Maść na oczy”, o którym wspomniano już wcześniej, 

powiedział gubernatorowi i sędziom, że: 

„Anabaptyści byli zawsze postrzegani przez bogobojnych przywódców 

tego ludu jako „świerzb‟” [dosłownie w oryinale „łamistrajk” – przyp. 

tłum.] 

 

Prezydent z Harvard College stwierdził: 

„Z tak szorstką istotą jak anabaptysta z Nowej Anglii nie należy 

obchodzić się delikatnie.” 

 

Zgodnie z tymi zasadami, sąd powszechny stanu Massachusetts w 1644 roku... 

„Wyraził zgodę i rozporządził, że jeśli jakakolwiek osoba lub osoby w 

obrębie tej jurysdykcji otwarcie potępią lub sprzeciwią się chrztowi 

niemowląt; lub będą potajemnie odwodzić innych od jego aprobaty albo 

stosowania; lub celowo opuszczą zgromadzenie podczas sprawowania 

takiego obrzędu; lub odmówią wykonania rozporządzeniu sądu; lub 

odmówią słusznemu autorytetowi i prawu do prowadzenia działalności 

zbrojnej lub karania za jawne naruszenia pierwszej tablicy [odnosi się do 

tablicy z czterema pierwszymi przykazaniami – przyp. tłum.], i będą 

umyślnie i uparcie trwać w tym nastawieniu - po odpowiednim czasie i 

Z 



 

78 
 

odbyciu kary - każda taka osoba lub osoby zostaną skazane na 

wygnanie.”76 

 

Następnego roku złożono petycję o uchylenie tego prawa z powodu przestępstwa, 

którego… 

„...dopuścili się pobożni w Anglii. Jednak wielu ze starszych nalegało, 

aby prawo to nadal obowiązywało.” 

 

Prawo pozostało w mocy, ale przedstawiciel kolonii, który udał się do Anglii w 1646 

roku, wyjaśnił parlamentowi, mówiąc: 

„To prawda, że mamy surowe prawo, ale nigdy go nie stosowaliśmy, 

ani też nie będziemy go stosować wobec nikogo w sposób rygorystyczny... 

Jednak powodem, dla którego nie chcemy go uchylać ani zmieniać jest to, 

że chcielibyśmy, aby... świadczyło ono przeciwko ich poglądom... które 

uważamy... za błędne.” 

 

W tym samym roku, zgodnie z tym prawem, pewien baptysta o nazwisku Painter, za 

odmowę pokropienia swojego dziecka, 

                                                           
76

 Adams’ Emancipation of Massachusetts, str. 105. W roku 1649 Hildreth przedstawia kopię ustawy 
zawierającej wyżej wymienione przepisy wraz z innymi ważnymi punktami. Wygląda na to, że jest to ta sama 
ustawa - i jeśli takową jest - to musi byd powtórzeniem tego samego prawa z załączonym dodatkiem. Brzmi 
ona następująco: „Chociaż żadna ludzka władza nie może panowad nad wiarą i sumieniami ludzi, to jednak 
ponieważ ci, którzy wprowadzają zgubne herezje, zmierzające do podważenia wiary chrześcijaoskiej i 
zniszczenia dusz ludzkich, powinni byd należycie powstrzymywani od tak znanych bezbożności”. Dlatego: 
„każdy chrześcijanin w obrębie tej jurysdykcji, który będzie próbował podważyd lub zniszczyd wiarę 
chrześcijaoską lub religię, głosząc i podtrzymując jakiekolwiek zgubne herezje, takie jak; zaprzeczanie 
nieśmiertelności duszy lub zmartwychwstanie ciała; lub jakikolwiek grzech, który musi byd odpokutowany 
przez osobę odrodzoną; lub jakiekolwiek złe postępowanie popełnione przez człowieka nienawróconego, które 
uznaje się za grzech; lub zaprzeczanie, że Chrystus dał siebie na okup za nasze grzechy, albo jeśli ktoś będzie 
twierdził, że nie jesteśmy usprawiedliwieni przez Jego śmierd i sprawiedliwośd, ale przez doskonałośd naszych 
własnych uczynków; lub będzie zaprzeczał moralności czwartego przykazania; lub będzie otwarcie potępiał lub 
sprzeciwiał się chrztowi niemowląt; lub celowo opuści zgromadzenie podczas wykonywania nakazu sądowego; 
lub zaprzeczy zarządzeniu władzy sądowniczej albo prawu do prowadzenia działalności zbrojnej lub karania za 
jawne naruszenia pierwszej tablicy *odnosi się do tablicy z czterema pierwszymi przykazaniami – przyp. tłum.+, i 
będzie umyślnie i uparcie trwad w tym nastawieniu - po odpowiednim czasie i odbyciu kary” -  każda taka 
osoba lub osoby zostaną skazane na wygnanie. (History of the United States, tom 4, rozdz. XII, akapit 1, 2.) 



 

79 
 

„...został postawiony przed sądem, ponieważ uznał ich chrzest za 

antychrześcijański.” 

 

Skazano go na chłostę, którą zniósł bez mrugnięcia okiem. I oto w 1651 roku, trzej 

pastorzy baptystyczni, John Clarke, Obadiah Holmes i John Crandall, udali się z 

plantacji Providence do Lynn w stanie Massachusetts, aby odwiedzić starszego 

baptystę. Przybyli w sobotę 19 lipca. Następnego dnia wspólnie odprawiali 

nabożeństwo w jego prywatnym domu. Podczas gdy pan Clarke wygłaszał kazanie, 

do domu weszło dwóch konstabli z nakazem aresztowania „pewnych podejrzanych, 

którzy zostli uznani za obcych”. Trzech pastorów natychmiast zaprowadzono do 

tawerny i poinformowano, że po południu, będą musieli uczestniczyć w 

nabożeństwie przeprowadzonym w kościele parafialnym. Zaprotestowali i 

oświadczyli, że jeśli zostaną siłą doprowadzeni do domu zgromadzeń, to będą 

musieli odmówić udziału w nabożeństwie. Posterunkowy powiedział im, że to go nie 

obchodzi; nakazano mu przyprowadzić ich do kościoła i dlatego muszą do niego 

pójść. 

Gdy weszli do domu zgromadzeń, wierni już się modlili, więc trzej pojmani 

mężczyźni zdjęli kapelusze. Ale gdy tylko modlitwa się skończyła, ponownie je 

założyli na głowy i zaczęli czytać, tam gdzie siedzieli. Funkcjonariuszom nakazano 

ponownie zdjąć ich kapelusze.  

Po zakończeniu nabożeństwa, starszy Clarke poprosił o pozwolenie na zabranie 

głosu. Wyrażono zgodę, ale pod warunkiem, że nie będzie mówił na temat tego, co 

właśnie usłyszał w kazaniu. Zaczął wyjaśniać, dlaczego założył kapelusz, mówiąc, 

że… 

„Nie był w pewien, czy zostali zgromadzeni zgodnie z widzialnym 

nakazem Pana.” 



 

80 
 

Nie pozwolono mu kontynuować swojej wypowiedzi, po czym cała trójka została 

zamknięta na noc. W następny wtorek zostali przewiezieni do Bostonu i osadzeni w 

więzieniu. W dniu 31 lipca zostali osądzeni przez Sąd Asystentów77 i skazani na 

grzywny: Clarke – dwadzieścia funtów, Holmes – trzydzieści, a John Crandall – pięć 

funtów, a jeśli nie zapłacą, to 

„...każdy z nich zostanie dobrze wychłostany.” 

 

Na początku procesu, starszy Clarke poprosił, aby pokazano im prawo na podstawie 

którego są sądzeni. Teraz powtórzył tę samą prośbę, ale Endicott ją odrzucił: 

„Zasłużyłeś na śmierć. Nie pozwolę, by takie śmieci przyprowadzano 

przed nasze sądy. Wędrujecie po okolicy i potajemnie wmawiacie 

słabszym osobom różne rzeczy. Ale nie udałoby ci się udowodnić tego 

przed naszymi kaznodziejami. Możesz spróbować z nimi podyskutować.” 

 

Gdy zostali odesłani z sądu do więzienia, starszy Holmes powiedział: 

„Wychodząc z aresztu, wyraziłem się w tych słowach: „Błogosławię 

Boga za to, że jestem uznany za godnego cierpieć dla imienia Jezusa‟. Na 

co John Wilson (ich pastor, jak go nazywali) uderzył mnie przed 

trybunałem i przeklął, mówiąc: „Przekleństwo Boga... niech idzie z tobą‟. I 

tak zostaliśmy zaprowadzeni do więzienia.” 

 

Baptyści byli gotowi bronić swoich doktryn, a także rzucić wyzwanie papieskim 

ceremoniom purytanów. Dlatego starszy Clarke, gdy tylko wszyscy przybyli do 

więzienia, napisał list do sądu i zaproponował odbycie debaty na temat zasad 

                                                           
77

 [Sąd Asystentów w Nowej Anglii w XVIII wieku był najwyższą władzą sądowniczą w kolonii Zatoki 
Massachusetts, pełniąc zarówno funkcję sądu najwyższego, jak i kluczowego organu wykonawczego - przyp. 
tłum.]. 



 

81 
 

baptystycznych, z którymś z ich duchownych. W odpowiedzi zapytano go, jakie 

zasady baptystyczne chciałby omówić. Clarke sformułował cztery punkty: 

o Po pierwsze, wyznać swoją wiarę w Chrystusa, 

o Po drugie, wykazać, że chrzest, czyli zanurzenie w wodzie, jest jednym z 

przykazań Pana Jezusa Chrystusa i że tylko osoba lub uczeń Chrystusa 

Jezusa, która posiada uczynki autentycznego nawrócenia (tzn. okazuje 

skruchę i wiarę w Jezusa Chrystusa) jest właściwą osobą, która może 

zostać ochrzczona lub zanurzona w wodzie, itd.; 

o Po trzecie, że każdy taki wierzący w Chrystusa, może w wyniku tej 

wolności, a także z obowiązku, rozwijać talent, który otrzymał od Pana. 

W zgromadzeniu może prosić o radę dla siebie lub - jeśli  ma to 

przekonanie - wygłosić proroctwo ku zbudowaniu innych. Przy każdej 

okazji i w każdym miejscu, w granicach jurysdykcji jego Pana, może i 

powinien postępować jak dziecko światłości. 

o Po czwarte, „Oświadczam, że żaden wierzący ani sługa Chrystusa 

Jezusa nie ma takiej swobody - a tym bardziej władzy, którą otrzymałby 

od swojego Pana - aby uderzyć współsługę lub użyć zewnętrznej siły czy 

ramienia cielesnego, aby skrępować lub powstrzymywać sumienie 

drugiej osoby. Nie powinien również czynić tego z zewnętrznych 

pobudek sumienia lub w imieniu czci Boga. Każdy, kto robi krzywdę 

drugiej osobie, jego imieniu lub jego posiadłości, musi zdawać sobie 

sprawę z tego, że stanie przed tronem sędziowskim Chrystusa i będzie 

musiał zdać rachunek przed Bogiem. W związku z tym, osoba taka 

powinna być w pełni przekonana w swoim umyśle co do tego, co czyni. 

Ten, kto wątpi, jest potępiony, albowiem jeśli spożywa lub czyni 

cokolwiek co nie wypływa z wiary, jest grzechem”. 

 

Początkowo pojawiły się pogłoski, a raczej blef, że Cotton będzie tą osobą, która 

podejmie debatę z Johnem Clarke. Jednakże po wspólnej naradzie, Cotton odmówił. 

Wszyscy trzej baptyści odmówili zapłaty nałożonej grzywny. Jednakże grzywna 

starszego Clarke'a została zapłacona przez jego przyjaciół. Został on zwolniony i 

nakazano mu jak najszybciej opuścić kolonię. Crandalla zwolniono za kaucją. 



 

82 
 

Postanowiono jednak zatrzymać starszego Holmesa i uczynić z niego przykład. O 

tym, co mu się przydarzyło, sam opowiada w liście do swoich braci w Londynie, w 

następujący sposób: 

„Chciałem powiedzieć kilka słów, ale pan Nowel odpowiedział: „Nie czas 

teraz na przemowę‟, po czym zrobiłem przerwę i powiedziałem: „Mężowie, 

bracia, ojcowie i rodacy, proszę was, pozwólcie mi powiedzieć kilka słów. 

Proszę o to, ponieważ jest tu wielu zgromadzonych, którzy przyszli 

zobaczyć wymierzenie mi kary. Ja mam przypieczętować moją krwią – i 

niech Bóg da mi do tego siłę - to, czego się trzymam i co praktykuję w 

odniesieniu do słowa Bożego i świadectwa Jezusa. Krótko mówiąc, chcę 

powiedzieć, że nie jestem osobą kłótliwą. Jednak, skoro mam 

przypieczętować moją krwią to, czego się trzymam, jestem gotów bronić 

tego Słowem i spierać się z każdym, kto zechce jemu się przeciwstawić‟. 

Pan Nowel odpowiedział, że nie ma teraz czasu na dyskusję. Ja 

odrzekłem: „Chcę zdać sprawę z wiary i porządku rzeczy, których się 

trzymam‟. Poprosiłem o to trzy razy, ale wszedł pan Flint i rzekł do kata: 

„Człowieku, spełnij swoje zadanie, bo ten człowiek wygłosi tylko długą 

mowę, by zwieść ludzi‟. Ja, czując się zdecydowany aby przemówić, 

powiedziałem do ludzi: „To, za co mam cierpieć, to słowo Boże i 

świadectwo Jezusa Chrystusa‟. Na co pan Nowell powiedział: „Nie! To kara 

za twój błąd i chęć zwodzenia ludzi‟. Na co ja odpowiedziałem: „Nie z 

powodu mojego błędu. Czy przez cały czas mojego uwięzienia - kiedy to 

byłem sam bez moich braci – kiedykolwiek, przyszedł któryś z waszych 

sług, aby przekonać mnie o błędzie? A gdy na słowo samego gubernatora 

złożono wniosek o publiczną debatę, to jaki był powód, dla którego 

wniosek ten nie został uwzględniony, skoro wyczekiwały tej debaty setki 

osób? 

Pan Nowel powiedział mi, że wina jest po stronie tego, kto odszedł i nie 

chciał wziąć udziału w dyspucie. Ale pisma wyjaśniają te kwestie 

wystarczająco. Pan Flint ponownie wezwał kata, aby wykonał swoje 

obowiązki. Zatem przed, jak i w czasie gdy zdejmowano ze mnie ubranie, 

wciąż do nich mówiłem. Powiedziałem im, że z jednej strony, za cały 

Boston nie oddałbym w ich ręce swojego ciała, żeby zostało tak 



 

83 
 

poturbowane. Natomiast z drugiej strony, nie dałbym nawet setnej części 

wampum peague78, po to tylko, żeby wykupić siebie z ich rąk. Dodałem 

również, że z taką samą sumiennością rozepnę choćby jeden guzik u 

mojej koszuli [przed wychłostaniem – przyp. tłum.], z jaką zapłacę im owe 

trzydzieści funtów kary. Powiedziałem im także, że Pan poprzez okazanie 

mi swojej miłości, dał mi wiarę w Chrystusa i skruchę wobec Boga; i że 

poprzez chrzest w wodzie dokonany przez posłańca Jezusa - w imię Ojca, 

Syna i Ducha Świętego - mam społecznośc z Nim w Jego śmierci, 

pogrzebie i zmartwychwstaniu. A teraz przyszedłem, aby zostać 

ochrzczonym w cierpieniach dokonanych przez ich ręce, abym mógł mieć 

dalszą społeczność z moim Panem. Nie wstydzę się Jego cierpień, 

albowiem Jego ranami jestem uleczony. 

Gdy kat zaczął mnie chłostać po plecach, powiedziałem do ludzi: 

„Choćby moje ciało i mój duch miały zawieść, Bóg nie zawiedzie‟. Dlatego 

upodobało się Panu napełnić moje serce i mój język jak napełnia się 

naczynie; wybuchnąłęm donośnym głosem, modląc się do Pana, aby nie 

poczytał im tego grzechu. Powiedziałem też ludziom, że teraz odkryłem, iż 

Pan mnie nie zawiódł, dlatego powinienem ufać na zawsze Temu, który 

nigdy nie zawodzi. Prawdę mówiąc, gdy ciosy spadały na mnie, doznałem 

takiego duchowego objawienia obecności Boga, jakiego nigdy wcześniej 

nie doświadczyłem, a zewnętrzny ból był tak daleki ode mnie, że mogłem 

go łatwo znieść. W pewnym sensie nawet go nie odczuwałem, choć ci 

którzy się temu przyglądali mówili, że widok ten przepełniał ich 

smutkiem. Mężczyzna uderzał mnie z całej siły.  Splunął w rękę trzy razy 

i biczem z trzema sznurami wymierzył mi trzydzieści razów. 

Kiedy już odwiązano mnie od pala, mając radość w sercu i pogodę na 

twarzy - jak zaobserwowali to stojący tam ludzie - powiedziałem sędziom: 

„Uderzyliście mnie różami, a nie biczem‟ i dodałem: „Chociaż Pan sprawił, 

że całe to doświadczenie było łatwe do zniesienia, to ja modlę się do Boga, 

aby nie poczytał On tego przeciwko wam‟.” 

 

                                                           
78

 [biżuteria, która powstaje z jednej z najtwardszych i najpiękniejszych muszli na świecie z 

małża quahoga północnego, występującego u wybrzeży Nowej Anglii – przyp. tłum.]. 



 

84 
 

Kiedy chłosta dobiegła końca, dwóch mężczyzn, John Hazel i John Spur, podeszło 

do cierpiącego i uścisnęło mu dłoń. Hazel nic nie powiedział, a Spur powiedział 

jedynie: „Niech będzie błogosławiony Pan”. Mimo to obaj zostali ukarani grzywną w 

wysokości czterdziestu szylingów, z możliwością wyboru zapłaty grzywny lub 

wychłostania. Obaj odmówili zapłaty grzywny, ale jeden z ich przyjaciół zapłacił 

grzywnę nałożoną na Spura. Po tygodniu uwięzienia inny zapłacił grzywnę Hazela. 

Biczowanie Holmesa polegało na wymierzeniu trzydziestu uderzeń trójrzędowym 

biczem z wiązanego sznura, trzymanym obiema rękami. Biczowanie było tak 

dotkliwe, że po powrocie do więzienia jego pokaleczone ciało nie mogło dotknąć 

łóżka. Przez wiele dni był zmuszony odpoczywać, pozostając w pozycji na 

czworakach. 

Do więzienia przybył jego stary znajomy, aby „z wielką czułością” pocieszyć Holmesa 

i opatrzyć jego rany niczym  „dobry Samarytanin”. Nawet przeciwko niemu źle się 

wypowiadano i dopytywano: „Kim jest ten chirurg?” Kiedy list starszego Holmesa 

dotarł do jego przyjaciół w Londynie, został opublikowany. 

Sir Richard Saltonstall [ur. 04 kwietnia 1586 – zm. październik 1661, był on 

bratankiem burmistrza Londynu o tym samym nazwisku, Richarda Saltonstalla 

(1517-1600) – przyp. tłum.], napisał do kaznodziejów w Boston następujący list: 

 „Wielebni i drodzy przyjaciele, których bezgranicznie kocham i których 

dażę szacunkiem. 

Zasmuca to moją duszę, gdy słyszę codzienne doniesienia na temat 

waszej tyranii i prześladowań w Nowej Anglii. A mianowicie, że nakładacie 

kary, skazujecie na chłostę i więzicie mężczyzn za przekonania ich 

sumień. 

Po pierwsze, zmuszacie te osoby - które czczą Boga inaczej niż wy - do 

oddawania Mu czci na wasz sposób, wiedząc dobrze, że nie będą chciały 

uczestniczyć w waszych nabożeństwach.  A kiedy okazują swoją niechęć, 



 

85 
 

albo nie zgadzają się z tym, wtedy podburzacie swoich urzędników, aby 

ich ukarali za (według własnego zrozumienia) ich publiczne zniewagi. 

Zaprawdę, przyjaciele, praktyka zmuszania kogoś w sprawach kultu do 

robienia tego, do czego nie jest do końca przekonana, jest 

doprowadzaniem tej osoby do grzechu, jak to apostoł mówi w Rzymian 

14:23. I przez to wielu stało się obłudnikami, dostosowując się do 

zewnętrznych wymagań ze strachu przed karą. 

 

 

Sir Richard Saltonstall 

 



 

86 
 

Modlimy się za Was i życzymy Wam pomyślności pod każdym 

względem.  Mamy nadzieję, że tam w Nowej Anglii, Pan da wam tyle 

światła i miłości, że będziecie przykładem dla ludu Bożego, który jest 

tutaj. I abyście już nie praktykowali tam takiego zachowania, którego – 

aby mu zapobiec – posunęliście się aż tak daleko. Te sztywne praktyki 

sprawiły, że inni święci mają Was w niskim poszanowaniu. Zapewniam 

Was, że słyszałem jak modlili się na zgromadzeniach publicznych, aby 

Pan dał wam ducha cichości i pokorny i abyście nie zabiegali tak bardzo 

o jednolitość, a raczej o zachowanie jedności Ducha w więzi pokoju. 

Kiedy byłem w Holandii, mniej więcej na początku naszych wojen, 

pamiętam, że byli tam chrześcijanie, którzy poważnie myśleli o 

zakładaniu kościołów w Nowej Anglii. Chcieli oni, abym napisał list do 

tamtejszego gubernatora i dowiedział się, czy ci, którzy różnią się od was 

w swych poglądach - choć mają te same fundamenty religijne – tacy jak; 

anabaptyści, kwakrzy, antynomiści i im podobni, mogli otrzymać 

pozwolenie na życie wśród was. Na to pytanie otrzymałem krótką 

odpowiedź od waszego obecnego gubernatora, pana Dudleya, która 

brzmiała: „Nie daj Boże, aby nasza miłość do prawdy ostygła do tego 

stopnia, abyśmy mieli tolerować takie błędy‟.” 

 

Ważne jest zatem to, aby dowiedzieć się, jakiej odpowiedzi udzielono i poznać 

argumenty używane przez teokrację Nowej Anglii w celu usprawiedliwienia tych 

niegodziwych prześladowań. Kaznodzieje odpowiedzieli na list Sir Richarda za 

pośrednictwem ich przywódcy, Johna Cottona. Ich list brzmiał następująco: 

„Szanowny i Drogi Panie 

Razem z moim bratem Wilsonem - tak jak dawniej, tak i teraz - 

doceniamy Twoją miłość, którą otrzymaliśmy od ciebie w twojej ostatniej 

korespondencji do nas. Piszesz, że smucisz się w duchu, gdy słyszysz o 

codziennych skargach kierowanych pod naszym adresem. Krytyka, którą 

od Ciebie otrzymaliśmy, wynika z Twojego współczucia dla nas. Dlatego, 

ze względu na to współczucie, my z kolei życzymy Tobie, abyś nigdy nie 



 

87 
 

cierpiał w taki sposób, ale mógł zawsze znaleźć kogoś, kto będzie w stanie 

okazać swoje współczucie i zrozumienie dla Ciebie.  

Co do skarg, o których słyszałeś, a dotyczących naszej tyranii, 

nakładania kar finansowych, biczowania i więzienia ludzi z powodu ich 

sumienia, zechciej zrozumieć, że my odbieramy takie skargi jako 

obraźliwe i szkodliwe. Nie mieliśmy żadnego udziału - czynem lub słowem 

– w tym, aby osoby o których wspominasz w Swoim liście, przychodziły 

na nasze zgromadzenia, albo były ukarane za ich doprowadzenie na 

takowe.  

Sprawiedliwe wyroki nie uwzględniają raportów, a tym bardziej 

zarzutów wobec niewinnych. Krzyk z powodu grzechów Sodomy był wielki 

i głośny i sięgał aż do nieba. A mimo to, sprawiedliwy Bóg - zanim 

wykonał Swój wyrok (dając nam przykład, co robić w podobnym 

przypadku) - najpierw zszedł na dół i sprawdził, czy ich zbrodnie są 

całkowicie zgodne z wołaniemo o karę (Księga Rodzaju 18:20,21). A kiedy 

wołanie o karę okazało się uzasadnione, nie potraktował wszystkich 

jednakowo, ale oszczędził tych, których uznał za niewinnych. 

Należymy do tych - gdybyście nas tylko lepiej znali - których można by 

określić (jak mówiła o sobie opiekunka Abla) pokojowo nastawionych w 

Izraelu (2 Samuela 20:19). Jednak nie jesteśmy tak nierozsądni w naszym 

pobłażaniu i tolerancji, aby przypuszczać, że ludzie o których mówisz, 

doświadczyli od nas niesprawiedliwej kary. Co do jednego z nich, 

Obadiah Holmes, który był wcześniej ekskomunikowany z kościoła w 

Plymouth, to przyszedł on do tego okręgu, aby kogoś ochrzcić. Do czego 

jak sądzę sam się nie przyzna. 

I nie był nieświadomy tego, że ponowne ochrzczenie osoby starszej, jak 

i tego, że dokonuje tego osoba prywatna - będąca poza urzędem i 

podlegająca ekskomunice - jest jawnym sprzeciwem wobec porządku i 

władzy naszych kościołów; które jak wiemy zostały ustanowione prawem 

Bożym. Nie wspominając już, że pan Holmes zna prawo tego kraju. Zatem 

ufamy, że teraz możemy bezpiecznie odwołać się do Twojego uczciwego 

osądu co do tej sprawy. Czy byłoby to tolerowane w jakimkolwiek 

państwie cywilnym, gdyby jakiś obcy przybył tam i praktykował religijne 

obrzędy wbrew zasadom tamtejszego stanu kościelnego? 



 

88 
 

Co do kary chłosty, to była ona raczej dobrowolna, niż wymierzona. 

Wyrok sądu nakazywał, jeśli to dobrze pamiętam, zapłacenie trzydziestu 

funtów lub karę chłosty.  Jego przyjaciele zaproponowali, że zapłacą 

grzywnę dobrowolnie. On jednak wolał być wychłostany.  W takim 

przypadku, jeśli uważał swoje cierpienie za formą oddawania czci Bogu, 

to z pewnością nie można by tego uznać za nic lepszego niż oddawanie 

Bogu czci. Co do drugiego, pana Clarke, to okazał się on pod tym 

względem rozsądniejszy. Jego przewinienie było mniejsze, podobnie jak i 

grzywna. Jak słyszałem, zadowolił się zapłatą kary, po czym został 

zwolniony. Uwięzienie któregokolwiek z nich nie było żadnym 

uszczerbkiem na ich zdrowiu. Sądzę, że żadnemu z nich nie powodziło się 

lepiej, niż gdyby byli w domu.  Jestem pewien, że Holmes nie był tak 

elegancko ubrany od lat. 

Proszę jednak, abyś zastanowił się nad tym nieco głębiej. Uważasz, że 

zmuszanie ludzi do oddawania czci Bogu jest tym samym co 

doprowadzanie ludzi do grzechu, zgodnie z Listem do Rzymian 14:23. 

Jeśli założymy, że oddawanie czci Bogu jest samo w sobie rzeczą słuszną, 

to urzędnik, który do tego przymusza, zmusza taką osobę do 

niegrzeszenia. Zatem to grzech, który tkwi w jego grzesznej woli musi być 

przymuszny do wykonania chrześcijańskiego obowiązku. Jozjasz zmusił 

cały Izrael do służenia Panu, Bogu swemu (2 Kronik 34:33). Jednak jego 

czyn nie został potępiony, ale zaliczony do cnotliwych uczynków. 

To, że namiestnik pozwala, by ktokolwiek w jego bramach profanował 

szabat [dniem szabatu nazywano niedzielę – przyp. tlum], jest grzechem 

przeciwko czwartemu przykazaniu; popełnianym zarówno przez tę osobę, 

jak i urzędnika. A jeśli urzędnik żąda od takiej osoby, aby stawiła się 

przed Panem, to czyniąc tak nie grzeszy. Nie grzeszy też poddany. Osoba 

taka popełniłby jednak większy grzech, gdyby powstrzymała się od 

przyjścia na zgromadzenie. 

Ale Ty mówisz, że to czyni z ludzi hipokrytów, kiedy - z obawy przed 

karą - zmuszani są do zachowywania zewnętrznych form czczenia Boga. 

Gdyby tak było, lepiej być hipokrytami, niż bezbożnikami. Hipokryci 

oddają Bogu część tego, co Mu się należy – zewnętrzną formę czci. 

Bezbożnik natomiast, nie oddaje Bogu czci ani zewnętrznie, ani duchowo. 



 

89 
 

I prawdą jest również to, że w naszym kościele tolerowaliśmy niektórych 

anabaptystów, antynomistów i kwakrów, i tolerujemy ich do dziś.”79 

 

W 1655 roku Thomas Gould z Charlestown odmówił pokropienia i ochrzczenia 

swojego dziecka. Kaznodzieja nakazał kościołowi „upomnienie go, czego kościół nie 

potrafił uczynić”. Niedługo potem, ponownie był w kościele - jak prawo tego 

nakazywało - a kiedy nadeszła pora pokropienia dzieci, wyszedł z kościoła. 

Rozmawiano z nim o tym. Odpowiedział im, że nie mógł zostać w kościele, 

ponieważ… 

„...nie uważałem, że jest to nakaz Chrystusa. Wówczas odpowiedzieli 

mi, że skoro już wyraziłem swoje zdanie, to mogę teraz zostać… Więc 

zostałem. Podczas gdy oni się modlili i odprawiali nabożeństwo dla 

niemowląt, ja usiadłam na swoim miejscu. Jak skończyli, zajęli się mną, 

za moje niestosowne zachowanie.” 

 

Po tym wydarzeniu Thomas Gould został upomniany i wykluczony ze wspólnoty. W 

październiku 1656 roku został oskarżony przed sądem okręgowym o odmowę chrztu 

swojego dziecka. Co było do przewidzenia, został skazany. Ponownie go upomniano i 

dano mu czas na przemyślenie swoich decyzji do następnego posiedzenia sądu. W 

międzyczasie, uprzykrzyli mu życie tak bardzo, że przestał uczęszczać do kościoła w 

Charlestown. Zamiast tego zaczął uczęszczać do kościoła w Cambridge. Ale zostało 

to odebrane jako zniewaga wobec pastora i potraktowane jako nowe wykroczenie. 

Chociaż nie został ukarany, był narażony na inne pomniejsze przykrości. 

Wielokrotnie wzywano go zarówno do kościoła, jak i do sądu, aby wręczać mu 

upomnienia. Ostatecznie, Gould całkowicie wycofał się z Kościoła 

Kongregacjonalnego w dniu 28 maja 1665 roku i wraz z ośmioma innymi osobami 

                                                           
79

 Backus’ Church History of New England, str.75-81. 



 

90 
 

założył Kościół Baptystyczny. Czyn ten uznano za „schizmę” i jawny bunt. W 

następną niedzielę, Gould i jego bracia zostali wezwani do stawienia się przed 

zgromadzeniem kościelnym. Gould wraz z innymi dał znać sędziom, że nie mogą 

stawić się w tym czasie, ale że będą tam w następną niedzielę. Pastor jednak nie 

chciał czekać i w swoim kazaniu „przedstawił grzechy tych ludzi, a także oddał ich 

w ręce szatana”. 

Stawiano ich przed różnymi sądami, aż w październiku ich sprawa dotarła do sądu 

powszechnego. Ci spośród nich, którzy byli wolni, zostali pozbawieni praw 

wyborczych - i gdyby zostali ponownie skazani za schizmę - mieliby zostać uwięzieni 

do czasu wydania kolejnych wyroków. W kwietniu 1666 roku ukarano ich grzywną 

w wysokości czterech funtów i uwięziono aż do września, kiedy to mieli zostać 

zwolnieni po ówczesnym uiszczeniu grzywien i kosztów sądowych. Dnia 14 kwietnia 

o godzinie dziewiątej rano roku 1668, gubernator wraz z radą, nakazali im stawić 

się w domu zgromadzeń.  Mieli tam spotkać się z sześcioma duchownymi, którzy 

chcieli z nimi przeprwoadzić debatę. Spotkanie to nie przyniosło oczekiwanych 

rezultatów jedynie poza tym, że dała ona duchownym okazję do potępienia 

baptystów. Baptyści, poprosili o możliwość przemówienia, ale w odpowiedzi 

usłyszeli, że stoją tu jako przestępcy i nie mają prawa do wypowiadania się. 

Spędzono w ten sposób dwa dni, aż pod koniec drugiego dnia „wielebny” Jonathan 

Mitchell wydal następujący wyrok: 

„Księga Powtórzonego Prawa rozdz. 17, 9-12 [Biblia Warszawska] 

„I przyjdziesz do kapłanów, Lewitów i do sędziego, który będzie wtedy 

urzędował, i zapytasz się, a oni ogłoszą ci wyrok zgodnie z prawem. 

A ty postąpisz zgodnie z wyrokiem, jaki ci ogłoszą z miejsca, które 

wybrał Pan i starannie wykonasz wszystko tak, jak cię pouczą. 



 

91 
 

Postąpisz zgodnie z pouczeniem, jak cię pouczą i zgodnie z prawem, 

jak oni orzekną. Nie odstąpisz od wyroku, jaki ci oznajmili, ani w prawo, 

ani w lewo. 

A jeśli ktoś w zuchwalstwie swoim nie usłucha kapłana, będącego tam 

na służbie u Pana Boga twego lub sędziego, to ten człowiek poniesie 

śmierć, i wyplenisz to zło z Izraela‟.” 

 

Dnia 27 maja, Gould i dwóch jego braci, jako „uparci i buntowniczy anabaptyści”, 

zostali wygnani pod karą dożywotniego więzienia. Oni jednak pozostali na miejscu. 

Poskutkowało to uwięzieniem. Prześladowanie to wzbudziło wiele współczucia wśród 

lokalnej społeczności.  Sześćdziesięciu sześciu mieszkańców Charlestown - wśród 

których byli jedni z najwybitniejszych obywateli miasta - podpisało  petycję w 

imieniu osadzonych. Petycja była skierowana do władzy sądowniczej i zawierała 

modlitwę o łaskę dla więźniów. Napisano w niej, że: 

„Są to starzy i schorowani mężczyźni. ... świadomość ich... opłakanego 

stanu boleśnie dotknęła serc wielu... chrześcijan i takich, którzy nie 

aprobują ich osądu, ani tego, jak zostali potraktowani. Szczególnie biorąc 

pod uwagę fakt, że mężczyźni ci uchodzą za pobożnych i są nienaganni w 

swoim postępowaniu... Dlatego też zwracamy się z najpokorniejszą 

prośbą do tego czcigodnego sądu, aby w swoim chrześcijańskim 

miłosierdziu i głębi współczucia, zlitował się i ulżył tym biednym 

więźniom.”80 

 

W głosowaniu jakie przeprowadzono, petycja została uznana za skandaliczną i 

naganną. Dwie osoby, które podjęły się jej przygotowania, zostały ukarane grzywną 

– jedna w wysokości dziesięciu, a druga pięciu funtów – a wszyscy pozostali, którzy 

podpisali tę petycję, zostali zobowiązani do podpisania dokumentu, w którym 

                                                           
80

 Adams’ Emancipation of Massachusetts, str. 118-125. 



 

92 
 

wyrażają żal za to, że zmusili sąd do wydania słusznego wyroku co do tego 

wykroczenia. 

Gdy informacja o tym wydarzeniu dotarła do Anglii, trzynastu duchownych 

kongregacjonalistów - za pośrednictwem Roberta Mascalla - napisało list do swoich 

braci w Nowej Anglii, w którym stwierdzili, co natępuje: 

„O, jakże nas smuci i boli, że Nowa Anglia prześladuje innych! Czy nie 

powinniście dać innym tego, co sami otrzymujecie? Czy wolność sumienia 

tylko wam się należy? Czyż nie należy się ona również innym, którzy są 

zdrowi w wierze? Spośród wielu fragmentów Pisma Świętego, ten który 

jest zawarty w czternastym rozdziale Listu do Rzymian utwierdza mnie 

bardzo w kwestii wolności sumienia. Tak jest tam to wyraźnie 

powiedziane. Dlatego, kto uważa coś za nieczyste, dla niego jest to 

nieczyste. 

I chociaż my uznajemy chrzest dzieci wśród członków naszego kościoła 

-  a gdy wykazują, że dzieło łaski ma na nich dobry wpływ – nadajemy im 

w późniejszym czasie członkostwo kościoła; to jednak dla tych, którzy w 

sumieniu uważają wspomniany chrzest za „nieczysty‟, jest on nieczysty. 

Zarówno to, jak i decyzje starszych – jakkolwiek je aprobujemy - są 

jedynie interpretacjami, a nie jakąś wyraźną wypowiedzią Pisma 

Świętego. Sądzę, że nie mogę wypowiedzieć się już wyraźniej o niczym 

innym co dotyczy naszej religii, wiary, czy praktyk. 

Czy teraz będziemy narzucać nasze interpretacje innym, jak czyni to 

papież? Jakże możecie znieważać nas, Kościół Kongregacjonalistów w 

Anglii i zaopatrywać naszych przeciwników w broń przeciwko nam! 

Czujemy się zażenowani i jesteśmy przepełnieni wstydem i zdumieniem, 

gdy słyszymy o takich rzeczach. 

Drogi bracie, modlimy się, żeby Bóg otworzył ci oczy i przekonał serca 

twoich sędziów, aby nie bili już swoich współsług i nie wyrządzali nam, 

waszym braciom, wielkiej krzywdy. Aby nie hańbili w ten sposób imienia 

Boga. 



 

93 
 

Szanowny bracie, wybacz mi, albowiem czuję się poruszony. Mówię w 

imieniu Boga, którego łasce polecam was wszystkich w Nowej Anglii i 

pokornie proszę o wasze modlitwy za nas, tutaj. Pozostaję waszym 

serdecznym bratem.  

ROBERT MASCALL. 

Finsbury, niedaleko Morefield, 25 marca 1669 r. 

 

Wydaje się, że uwięzieni baptyści zostali w jakiś sposób zwolnieni po około roku 

odosobnienia, ale rok później Gould i Turner zostali ponownie aresztowani i 

uwięzieni „na długi czas”. 

W żadnym razie, przytoczone tutaj przypadki nie obejmują wszystkich prześladowań 

i ucisków, jakie spadły na baptystów. Ale nawet gdyby owych kilka było wszystkimi 

przypadkami, to wciąż wykazują dostatecznie mocno, jak okrutne i haniebne były to 

prześladowania. Ten proceder prześladowania innych chrześcijan trwał dalej. 

Baptyści jednak otrzymali wsparcie w swojej wspaniałej walce o wolność myśli i 

wyznania. Ulga nadeszła dla nich szybciej niż się spodziewali, dzięki nie mniej 

bohaterskim i jeszcze bardziej prześladowanym kwakrom. 

 

 

 

 

 

 

 



 

94 
 

6. Cierpienia Kwakrów 

 

 lipcu 1656 roku, Mary Fisher i Anne Austin, dwie 

wyznawczyni ugrupowania kwakrów, wylądowały w 

Bostonie. Nie wiadomo w jaki sposób, ale wieści o ich 

dotarły jeszcze przed nimi. Zanim pozwolono im opuścić pokład, Richard 

Bellingham - zastępca gubernatora pod nieobecność gubernatora Endicotta - 

wysłał oficerów na pokład statku, którzy... 

„...przeszukali ich skrzynie i kufry i zabrali znalezione tam książki, 

których było około stu.  Wydano rozkaz, aby wspomniane kobiety 

pozostały uwięzione na pokładzie. Następnie, wyniesiono ich książki na 

brzeg i na rozkaz rady, zostały spalone przez kata na głównym rynku.” 

 

Niedługo potem, owe dwie niewiasty zostały zabrane ze statku, po czym... 

„...zamknięto więźniów i wydano rozkaz, aby bez pozwolenia nikt się do 

nich nie zbliżał. Na osoby, które podjęłyby próbę zbliżenia się do nich lub 

rozmawiania z nimi - nawet przez okno - nakłożono grzywnę w wysokości 

pięciu funtów. Zabrano im pióra, atrament i papier i nie pozwalano im 

używać świec po zmroku. Co więcej, rozebrano je do naga pod pretekstem 

dowiedzienia się, czy są czarownicami. Uczyniono to wszystko, pomimo 

faktu, że podczas osobistego przeszukania nic przy nich nie znaleziono - 

oprócz ich niewinności. Podczas tych przeszukań były tak barbarzyńsko 

wykorzystane, że skromność nie pozwala w tym miejscu, na wspomnienie 

tego jak bardzo. Przed oknem więzienia przybito również drewnianą 

tabliczkę z nakazem nie komunikowania się z więźniarkami.”81 

 

                                                           
81

 Adams’ Emancipation of Massachusetts, str. 143-144. 

W 



 

95 
 

Dnia 18 sierpnia, nadzorca więzienia otrzymał następujące polecenie: 

„Do Strażnika więzienia w Bostonie: 

Niniejszym nakazem zobowiązany jesteś do traktowania kwakrów, 

którzy wcześniej zostali oddani ci pod opiekę, jako osoby niebezpieczne. 

Ich celem jest doskonalenie swoich umiejętności w nakłanianiu 

mieszkańców tego okręgu - zarówno słowem, jak i pisemnie - do 

zachowywania odrażających zasad kwakrów. Jesteś zobowiązany do 

trzymania ich pod ścisłym zadzorem, nie pozwalając im na rozmawianie z 

nikim, ani na posiadanie papieru czy atramentu. 

Podpisano: EDWARD RAWSON, 

Sekretarz Sądu w Bostonie 

18 sierpnia 1656 r.”82 

 

Władze nie tylko odmówiły im pożywienia, ale „odmówiły nawet prawa do wysyłania 

im prowiantu”. Widząc, że nie zapewniono im żywności, Nicholas Upshal, który 

długo mieszkał w Bostonie i był członkiem tamtejszego kościoła, za pięć szylingów 

zakupił od strażnika więziennego tygodniowy przywilej do zaopatrywania w żywność 

Mary Fisher i Anne Austin. Dnia 7 września, strażnikowi wydano kolejny rozkaz, 

który nakazywał mu… 

„...przeszukiwać tak często, jak tylko zobaczy jakieś skrzynie, kufry i 

rzeczy kwakrów, które wcześniej powierzono jego pieczy, w celu 

znalezienia piór, atramentu, papieru, dokumentów czy książek, a 

następnie odebrania ich kwakrom.”83 

„Po około pięciu tygodniach spędzonych w więzieniu, William 

Chichester - kapitan statku - został zobowiązany kaucją stu funtów do 

przewiezienia Mary Fisher i Anne Austin z powrotem do Anglii. Miał 

również dopilnować, aby nikt nie rozmawiał z nimi po wejściu na pokład. 

                                                           
82

 Besse’s Suffering of the Quakers. 
83

 Ibid. 



 

96 
 

Strażnik więzienny zatrzymał ich łóżka... oraz Biblię jako swoje 

wynagrodzenie.”84 

 

Mary Fisher i Anne Austin podczas uwięzienia były często przesłuchiwane przez 

lokalnych duchownych w celu wydobycia od nich jakiejś informacji, która mogłaby 

posłużyć jako oskarżenie o herezję lub inne przestępstwo, jednak na próżno. Dobrze 

się stało dla tych dwóch niewiast, że zostały odesłane w tamtym właśnie czasie, 

ponieważ niedługo potem, Endicott wrócił i był wielce niezadowolony z Bellinghama 

- zastępcy gubernatora - za to, że tak łagodnie je potraktował. Oświadczył on, że 

gdyby tam był, to „kazałby je porządnie wychłostać” - pomimo faktu, że w kolonii 

nie obowiązywało jeszcze żadne prawo dotyczące kwakrów. 

Nie minęło zbyt wiele czasu od odesłania wyżej wspomnianych kobiet, gdy do 

Bostonu przybyło ośmiu innych kwakrów. Potraktowano ich w taki sam sposób. W 

Plymouth, we wrześniu 1656 roku, zebrali się komisarze Zjednoczonych Kolonii. 

Sąd w Bostonie wezwał ich do wzmożenia czujności w całej Kolonii Plymouth, a w 

szczególności, wobec kwakrów. List brzmiał następująco: 

„Słyszymy już od jakiegoś czasu, że nasza sąsiednia kolonia Plymouth 

- nasi ukochani bracia - w dużej mierze zdają się nie dostrzegać w sobie 

należytego uznania i zachęty do posługi Ewangelii. Wielu pobożnych 

duchownych (na ile słusznie, tego nie wiemy), porzuciło swoje 

stanowiska, powołanie i kontakty. Naszym pragnieniem jest - w celu 

zapobieżenia powodzi błędów i anarchii - aby podjęto takie kroki, żeby 

pobożna i ortodoksyjna posługa mogła zostać wśród nich ponownie 

przywrócona. Oto przybyło do nas kilka osób podających się za kwakrów, 

którzy są uzdolnionymi narzędziami do szerzenia królestwa szatana. Aby 

uchronić naszych sąsiadów przed takimi szkodnikami, uwięziliśmy ich 

wszystkich, dopóki nie zostaną odesłani do miejsca, z którego przybyli.”85 

                                                           
84

 Adams’ Emancipation of Massachusetts, str. 144. 
85

 Backus’ Church History of New England, str. 89. 



 

97 
 

„Komisarze Zjednoczonych Kolonii udzielili stosownej rady”, ale Bradford który był 

gubernatorem Plymouth, nie chciał podjąć takich kroków. Jednak po jego śmierci 

podjęto surowe środki. Dnia 14 października 1656 roku sąd powszechny 

Massachusetts uchwalił następującą ustawę: 

„Na świecie pojawiła się niedawno przeklęta sekta heretyków, 

powszechnie zwanych kwakrami. Twierdzą oni, że są posłani przez 

samego Boga i nieomylnie wspomagani przez Ducha Świętego. Głoszą oni 

i piszą bluźniercze opinie, gardzą instytuacjami państwowymi oraz 

porządkiem Bożym w kościele i we wspólnocie. Co więcej, odmawiają 

godności, urągają i lżą urzędnikom i duchownym, starając się odwieść 

ludzi od wiary i pozyskać prozelitów na swoje zgubne drogi.  Sąd 

niniejszy, biorąc pod uwagę ich niecne przesłanki i w celu zapobieżenia 

podobnym szkodom, jakie za ich pośrednictwem są wyrządzane w 

naszym kraju, niniejszym postanawia - a z upoważnienia tego sądu 

zostaje również to nakazane - że każdy kapitan lub dowódca 

jakiegokolwiek statku, barki, pinki [niewielki, szybki żaglowiec – przyp. 

tłum.] czy kutra, który od tej chwili wprowadzi do jakiegokolwiek portu, 

zatoki lub zatoczki w obrębie tej jurysdykcji jakiegoś kwakra lub 

kwakrów, albo innych bluźnierczych heretyków, będzie obłożony grzywną 

stu funtów. Kwotę tę wpłaci on skarbnikowi hrabstwa. Jeżeli jednak 

okaże się, że nie posiadał on wiedzy o ich obecności, albo że brakuje 

wystarczających dowodów go obciążających, w przypadku takim będzie 

on miał prawo oczyścić się z zarzutów pod uprzednio złożoną przysięgą. 

Gdyby jednak nie uiścił należytej zapłaty lub zabezpieczenia, zostanie on 

wtrącony do więzienia i pozostanie tam do czasu zapłacenia skarbnikowi 

wspomnianej kwoty, jak wspomniano powyżej. 

Dowódca jakiegokolwiek kutra, statku lub jednostki pływającej, będąc 

skazanym zgodnie z prawem, musi dać zapewnienie albo gubernatorowi, 

albo jednemu lub kilku sędziom - którzy mają prawo podjąć podobną 

decyzję - że zabierze ich do miejsca, z którego ich przywiózł.  W 

przypadku odmowy, gubernator, sędzia lub kilku urzędników, są 

niniejszym upoważnieni do wydania nakazu aresztowania takiego 

kapitana i osadzenia go w więzieniu. Pozostanie on tam do momentu 

udzielenia gubernatorowi lub któremukolwiek z wymienionych 



 

98 
 

urzędników, powyższego zapewnienia. Niniejszym postanowiono i 

zarządzono, że każdy kwakier, który przybędzie do tego kraju z zagranicy 

lub wkroczy na tę jurysdykcję z sąsiednich terenów, zostanie natychmiast 

skierowany do zakładu karnego. Po umieszczeniu go tam, zostanie 

surowo wychłostany, a jego nadzorca upewni się, że skazany będzie stale 

zmuszany do pracy. Nikomu nie wolno będzie z nim rozmawiać w czasie 

całej ciągłości jego uwięzienia, które to nie będzie trwało dłużej niż 

wymaga tego konieczność. 

Postanawia się również, że jeśli ktokolwiek świadomie wwiezie do portu 

tej jurysdykcji jakiekolwiek książki lub pisma kwakrów - które zawierają 

diabelskie poglądy - zapłaci karę pieniężną równoważną wartości tejże 

książki lub pisma. W przypadku, gdy przestępstwo to zostanie komuś 

prawnie udowodnione, osoba ta poniesie karę pieniężną w wyskości 

pięciu funtów. Gdy przy kimś lub w jego domu zostanie znaleziona taka 

książka lub pismo, albo, gdy osoba taka będzie próbowała 

rozpowszechnić lub sprzedać tego typu materiały - bez natychmiastowego 

przekazania ich sędziemu - zapłaci ona pięć funtów za rozpowszechnienie 

lub sprzedaż tychże. 

Dodatkowo postanawia się, że jeśli jakakolwiek osoba w tej kolonii 

podejmie się obrony heretyckich poglądów kwakrów albo którejkolwiek z 

ich książek lub pism, lub zostanie to prawnie udowodnione takiej osobie - 

jak to wspomniano powyżej – zostanie ona ukarana grzywną w wysokości 

czterdziestu szylingów. Jeśli okaże dalszy opór, zapłaci kolejne cztery 

funty. W przypadku dalszej próby bronienia wyżej wspomnianych 

heretyckich i przeklętych poglądów, osoby takie zostaną umieszczone w 

zakładzie karnym dopóki nie zorganizuje się dla nich deportacji. Potem 

zostaną skazane na banicję przez Sąd Asystentów [był to organ 

zarządzający w ramach niektórych firm, zawodów, rzemiosł, handlu lub 

zajmujących się wynajmem środków transportu – przyp. tłum.]. Na 

koniec, niniejszym zarządza się, że każda osoba lub osoby, które 

znieważą urzędników lub duchownych - jak to jest zwyczajem wśród 

kwakrów - zostaną surowo wychłostane lub zapłacą karę pięciu 

funtów.”86 

                                                           
86

 Besse’s Sufferings of the Quakers. 



 

99 
 

Kiedy prawo to zostało opublikowane, Nicholas Upshal, ów życzliwy i chrześcijański 

starszy pan, który kupił sobie przywilej karmienia Mary Fisher i Anne Austin, 

„publicznie zeznawał przeciwko niemu”. Następnego ranka wezwano go do złożenia 

zeznań przed sądem powszechnym. Powiedział, że: 

„Egzekwowanie takiego prawa byłoby zapowiedzią sądu nad całym ich 

krajem. Dlatego z miłością i czułością jaką okazywał on ludziom i temu 

miejscu pragnął, aby się nad tym zastanowili. Aby przypadkiem nie 

okazało się, że walczą z samym Bogiem.” 

 

Nicholas Upshal był członkiem jednego z kościołów, a mimo to, został ukarany 

grzywną w wysokości dwudziestu funtów. A kiedy opuścił kościół z powodu tych 

wszystkich rzeczy, został ukarany kolejną grzywną w wysokości trzech funtów, po 

czym wygnano go w czasie zimy. Nie przejęto się faktem, że był on „słabym, starym 

człowiekiem”.87 

Pomimo takich praw i wymierzania kar w możliwie najsurowszy sposób, kwakrzy 

nadal przybywali. W rzeczywistości, kwakrzy szczególnie chcieli być tam, gdzie takie 

prawa istniały. Sprzeciwiali się oni bowiem wszelkim formom ucisku duszy jak i 

jakimkolwiek formom unii kościoła z państwem. 

Nie tylko w tej kestii, ale niemal we wszystkich innych sprawach ich poglądy 

sprawiały, że byli obiektem szczególnej nienawiści teokratów z Massachusetts: 

o Byli tymi, którzy nie uznawali podziału na duchowieństwo i laikat, 

o Nie dało się ich ani nakłonić, ani zmusić do płacenia dziesięciny, 

o Odmawiali odbywania służby wojskowej i nie chcieli składać przysięgi, 

o Nie zdejmowali czapek w kościele czy w sądzie. 

                                                           
87

 Adams’ Emancipation of Massachusetts, str. 146. 



 

100 
 

„W doktrynie, którą wyznawali, ich głównym dziwactwem było 

nauczanie o „wewnętrznym świetle‟, którym powinien kierować się każdy 

człowiek w swoim postępowaniu. Doktryna „wewnętrznego światła‟, lub 

osobistej inspiracji, była czymś szczególnie odrażającym dla 

purytanów.”88 

 

Inną rzeczą, nie mniej znienawidzoną przez purytan, było święcenie niedzieli w 

jakikolwiek inny sposób, aniżeli purytański. 

„...podważali oni zasadność zamieniania przez chrześcijan dnia 

Pańskiego w żydowski szabat.”89 

 

Potępiono ich jako niewiernych bluźnierców, określano ich sługami diabła i z 

łatwością uważano ich za winnych każdej herezji i każdej zbrodni w purytańskim 

katalogu. 

Pierwotnie, wniosek wystosowany przez Rhode Island o przyjęcie ich terenów do 

Konfederacji Kolonii Nowej Anglii został kategorycznie odrzucony ze względu na 

zasady wolności sumienia, które tam wyznawano. Jednak w roku 1657, nienawiść 

do kwakrów skłoniła kolonię Massachusetts do przychylenia się do wniosku Rhode 

Island o przyłączenie ich do konfederacji. Uczyniono to tylko po to, aby uratować 

Nową Anglię przed kwakrami. 

„Wysłali list do władz kolonii, podpisując się jako ich kochający 

przyjaciele i sąsiedzi, i błagając ich o ochronę wszystkich kolonistów 

przed „tymi szkodnikmi‟. Nawoływali w tym liście do wygnania i 

wykluczenia wszystkich kwakrów, co było środkiem do którego „zmuszała 

ich zasada miłosierdzia‟.”90 

                                                           
88

 Fiske, Beginnings of New England, str. 180. 
89

 Ibid. 
90

 Idem, str. 184. 



 

101 
 

Ale Roger Williams nadal był prezydentem Rhode Island i - wierny swoim zasadom - 

odpowiedział: 

„Nie mamy wśród nas takiego prawa, które karałoby kogokolwiek za to, 

że w słowach wyraża swoje myśli jak i osobiste pojmowanie rzeczy i dróg 

Boga, które tyczą się zbawienia i naszego wiecznego stanu. Co do owych 

kwakrów, to stwierdzamy, że tam, gdzie zezwala im się swobodnie 

wypowiadać i przeciwstawia się im jedynie argumentami w dyskusji, w 

takich miejscach najmniej chą przybywać. Każde naruszenie prawa 

cywilnego będzie karane, ale wolność sumienia będzie szanowana.”91 

 

Ta odpowiedź tak rozwścieczyła całą Konfederację Massachusetts,  że zagrożono iż 

odetną handel od Rhode Island. Za sprawą Rogera Williamsa, Rhode Island zwróciła 

się o pomoc i ochronę do Cromwella, który wówczas rządził Anglią. Apelacja 

przedstawiała sprawę w prawdziwym świetle, ale jednoczesnie jako sprawę wiecznej 

wagi. Była to najbardziej wzruszająca w historii i chwytającą za gardło prośba: 

 

„Ale cokolwiek by się nie wydarzyło, 

nie dajmy się zmusić do tego, aby jakakolwiek władza cywilna, 

kiedykolwiek sprawowała władzę nad sumieniami ludzi”.92 

 

W tym samym roku, 14 października, uchwalono kolejną ustawę wymierzoną w 

kwakrów, która stanowiła, że: 

„Jeżeli jakakolwiek osoba lub osoby w obrębie tej jurysdykcji będą 

odtąd gościć i ukrywać kwakra lub kwakrów - albo innych bluźnierczych 

                                                           
91

 Tamże, str. 184-185. Nie chodziło tu w żadnym razie o wyrażanie opinii na temat nauk kwakrów, ponieważ 
Roger Williams nieustannie zwalczał ich poprzez prowadzenie z nimi dyskusji. Napisał książkę skierowaną 
przeciwko nim i zatytułowaną: „George Fox wygrzebał się ze swoich nor”. W wieku siedemdziesięciu trzech lat, 
Williams „przepłynął łodzią całą długośd Zatoki Narragansett, aby wziąd udział w turnieju teologicznym z 
trzema kwakierskimi mistrzami”. (tamże, s. 186). 
92

 Idem. 



 

102 
 

heretyków - każda taka osoba zapłaci państwu czterdzieści szylingów za 

każdą godzinę ich przetrzymywania, ukrywania lub nie powiadomienia o 

ich obecności, jak wspomniano to powyżej. Osoba taka, zostanie ponadto 

osadzona w więzieniu do czasu całkowitego uregulowania i uiszczenia 

kary. 

Nakazuje się również, że jeśli jakikolwiek kwakier lub kwakrzy po 

ukaraniu ich po raz pierwszy - czego wymaga prawo - ośmielą się przybyć 

pod tę jurysdykcję ponownie; każdemu takiemu kwakrowi płci męskiej, 

za pierwsze wykroczenie zostanie odcięte jedno ucho i będzie on trzymany 

w zakładzie karnym aby tam pracował dopóki nie będzie mógł zostać 

odesłany na własny koszt. Za drugie wykroczenie, zostanie mu odcięte 

drugie ucho. Każda kobieta kwakrów, która została już raz ukarana i 

ośmieli się ponownie przybyć do tej jurysdykcji, będzie surowo 

wychłostana, trzymana w zakładzie karnym i zmuszona do pracy, dopóki 

nie zostanie odesłana na własny koszt. W przypadku kolejnego przybycia, 

zostanie traktowana w taki sam sposób, jak opisano to powyżej. Każdemu 

kwakrowi - niezależnie czy jest to kobieta czy mężczyzna - jeżeli ośmieli 

się dopuścić tego wykroczenia po raz trzeci, język takiej osoby zostanie 

przepalony na wylot rozpalonym do czerwoności żelazem. Następnie 

osoba ta będzie trzymana w zakładzie karnym i zmuszona do 

wykonywania pracy, dopóki nie zostanie odesłana na własny koszt. 

Ponadto postanawia się, że każdy kwakier, którzy pojawi się wewnątrz 

naszej społeczności, będzie traktowany podobnie i poniesie taką samą 

karę, jaką prawo przewiduje wobec kwakrów przybywających z 

zagranicy.”93 

 

Kwakrzy jednak nie przestali napływać. Pomimo uwięzienia, biczowania i 

wypędzania, przybywali w jeszcze większej liczbie. Co więcej, ich kazania, a tym 

bardziej prześladowania, zmotywowały rzesze osób w innych koloniach. Efekt tego 

był tak niespodziewany, że 20 maja 1658 roku uchwalono następujący statut: 

                                                           
93

 Besse’s Sufferings of the Quakers. 



 

103 
 

„Aby kwakrzy i im podobni przeklęci heretycy, którzy powstają spośród 

nas, mogli być traktowani według tego, na co zasługują - a ich zgubne i 

błędne praktyki mogły być szybko powstrzymane - niniejszym zarządza 

się jako dodatek do poprzednich praw wydanych przeciwko kwakrom, że 

każda taka osoba lub osoby, wyznające którąkolwiek z tych zgubnych 

wierzeń - czy to przez mowę, pismo lub spotkanie w dzień Pański lub w 

innym czasie w celu wzrastania w liczbę lub nakłaniania innych do 

swoich diabolicznych doktryn - po uprzednim i odpowiednim wyroku, 

poniosą następującą karę: 

Każdy, kto czyni jak powyżej, za każde odbyte spotkanie zapłaci do 

skarbca kolonii dziesięć szylingów, a każdy przemawiający na takim 

spotkaniu, zapłaci pięć funtów od osoby. Po ukaraniu chłostą lub 

biczowaniem, osoba taka będzie umieszczona w zakładzie karnym i 

przymuszona do pracy, zgodnie z poprzednim prawem. Pozostanie tam 

dopóty, dopóki nie da zapewnienia dwóm osobom94 [zobacz wyjaśnienie 

poniżej – przyp. tłum.], że nie będzie już więcej dawać upustu swoim 

nienawistnym błędom, ani nie będzie dopuszczać się grzesznych praktyk. 

W przeciwnym razie, osoba taka będzie zmuszona do opuszczenia tej 

jurysdykcji na własny koszt. A jeśli któraś z tych osób powróci, wówczas 

poniesie karę przewidzianą w prawie ustanowionym dla obcych.”95 

 

W roku 1658 „Wielebny” John Norton, popierany przez resztę duchowieństwa, 

rozesłał petycję z prośbą o wymierzanie kary śmierci wobec wszystkich kwakrów, 

którzy powrócą po ich uprzednim wygnaniu. We wrześniu, Rada Komisarzy 

Zjednoczonych Kolonii zebrała się w Bostonie. Petycja została przedstawiona tejże 

Radzie, która w odpowiedzi zaleciła sądowi powszechnemu każdej z kolonii, 

                                                           
94

 Oświadczenie odnosi się do historycznej praktyki karnej stosowanej w Anglii, szczególnie w XVII wieku. 
Pełne znaczenie cytowanego fragmentu jest takie, że przestępca musi pozostad w zakładzie karnym, dopóki nie 
zapewni dwóch poważanych społecznie osób (poręczycieli), które to osoby zagwarantują, że: 
• skazany zaprzestanie szerzenia szkodliwych lub heretyckich idei („nienawistne błędy”), 
• skazany zaprzestanie niemoralnego lub niezgodnego z prawem postępowania („grzesznych praktyk”), 
• skazany opuści jurysdykcję (region), jeśli nie zastosuje się do nakazu, na własny koszt. 
(źródło: https://www.british-history.ac.uk) 
95

 Besse’s Sufferings of the Quakers. 



 

104 
 

uchwalenie powyższego prawa. W związku z tym, 16 października, sąd powszechny 

Massachusetts wprowadził w życie następującą ustawę: 

„Pojawiła się zgubna sekta, powszechnie zwana kwakrami. Powstała 

ona niedawno i – czy to słowwem, czy pismem - naucza i podtrzymuje 

wiele niebezpiecznych i okropnych zasad. Sekta ta, usiłuje zmienić i 

modyfikować przyjęte i chwalebne zwyczaje naszego narodu, nie okazując 

przy tym szacunku obywatelskiego równym sobie, ani nie okazując czci 

przełożonym. Ich działania zmierzają do podważenia władzy cywilnej i 

zniszczenia porządku kościelnego, poprzez odrzucanie wszelkich 

ustalonych form kultu i wycofywanie się z uporządkowanej wspólnoty 

kościelnej, która to forma została zaakceptowana przez wszystkich 

ortodoksyjnych wyznawców prawdy. Zamiast niej i w sprzeczności do 

niej, często spotykają się sami. Wkradają się do umysłów prostych ludzi 

lub takich osób, które zdają się być najmniej pod wpływem i rządami 

Kościoła i wspólnoty. Pomimo wszystkich wcześniej ustanowionych praw 

i dlatego, że wykazali się oni zuchwałą i arogancką determinacją do 

szerzenia swoich nauk pośród nas, niektórzy mieszkańcy ulegli zarażeniu 

tą herzją. Pomimo zakazania im wstępu do naszego okręgu, nie 

powstrzymali się od bezbożnych prób podważenia naszego pokoju i 

narażenia nas na niebezpieczeństwo. 

Zatem, w celu zapobieżenia temu, niniejszy sąd postanawia i 

wprowadza w życie, co następuje: 

Każda osoba lub osoby należące do przeklętej sekty kwakrów, która 

nie jest mieszkańcem tej jurysdykcji ale znajduje się w jej obrębie, 

zostanie zatrzymana - bez potrzeby wręczenia jej takowego nakazu – 

zarówno pod nieobecność sędziego, jak i przez dowolnego 

posterunkowego, komisarza lub radnego. Zostanie następnie przekazana 

od jednego posterunkowego do drugiego, aż ostatecznie trafi do sędziego, 

który osadzi taką osobę w więzieniu, bez możliwości wyjścia po wpłaceniu 

kaucji. Pozostanie ona w tymże więzieniu do czasu procesu sądowego. 

 (Uwaga: aby wydać wyrok skazujący, uznaje się za wystarczające, że 

pojawili się oni w kapeluszach i powiedzieli „ciebie‟ lub „ty‟). Po uznaniu 

winnym za przynależność do sekty kwakrów, osoba ta zostanie skazana 



 

105 
 

na wygnanie pod groźbą śmierci. Każdy mieszkaniec tej jurysdykcji 

uznany za winnego przynależności do wyżej wymienionej sekty - czy to 

poprzez głoszenie ich nauk; publikowanie lub bronienie tej odrażającej 

nauki; podżeganie do buntu lub rebelii przeciwko rządowi; 

kontynuowanie nadużyć i destrukcyjnych praktyk, tj. odmawianie 

szacunku obywatelskiego równym sobie jak i przełożonym poprzez 

unikanie zgromadzeń naszego kościoła - a zamiast tego - uczestniczenie 

we własnych spotkaniach, sprzeciwiając się tym samym naszemu 

porządkowi kościelnemu; zgadzając się z, i zachowując nauki kwakrów, 

które są sprzeczne z ortodoksyjnymi, przyjętymi opiniami pobożnych 

osób; usiłując zniechęcić innych do rządów cywilnych i porządku 

kościelnego; potępiając praktyki i postępowanie tego sądu przeciwko 

kwakrom – a przez to manifestując swój spisek z tymi, których celem jest 

obalenie porządku ustanowionego w kościele i państwie - każda taka 

osoba skazana przed wspomnianym sądem asystentów i w sposób wyżej 

wymieniony, zostanie osadzona w więzieniu o zaostrzonym rygorze na 

jeden miesiąc. Następnie – chyba, że zdecyduje się dobrowolnie opuścić tę 

jurysdykcję – będzie musiała złożyć poręczenie majątkowe gwarantujące 

dobre sprawowanie, po czym stawić się na następnej rozprawie sądowej. 

Jeśli nie zmieni do tego czasu swojego zachowania i odmówi 

zreformowania swoich wyżej wymienionych poglądów, zostanie skazana 

na wygnanie pod groźbą śmierci. Każdy sędzia, który otrzyma informację 

o takiej osobie, ma obowiązek nakazać zatrzymanie takowej i 

umieszczenie jej w areszcie według własnego uznania, do czasu stawienia 

się na rozprawie, jak wspomniano powyżej.”96 

 

Ani jedno z tych praw nie było w żadnym sensie martwą literą. Były egzekwowane w 

typowy dla Purytanów sposób. W 1657 roku gubernator Endicott wydał następujący 

rozkaz: 

„Do zastępcy osoby zarządzającej: Zabierzcie ze sobą kata i udajcie się 

do zakładu karnego. Upewnijcie się, że odcina on prawe ucho kwakrom 

Johnowi Copelandowi, Christopherowi Holderowi i Johnowi Rouse'owi, 

                                                           
96

 Idem. 



 

106 
 

jako wyrok sądu asystentów za naruszenie „prawa ustanowionego w 

kwestii kwakrów‟.”97 

 

Pod koniec tego samego roku, sąd wydał następujące postanowienie: 

„Daniel Southwick i Provided Southwick - syn i córka Lawrence'a 

Southwicka - za nie uczestniczenie w publicznych spotkaniach, zostali 

ukarani grzywną przez sądy Salem i Ipswich. Twierdzili oni, że nie mieli 

jak uiścić grzywien sądowych jakie na nich nałożono, ponieważ nie mieli 

nikogo do pomocy i sami nie byli w stanie pracować. Sąd, po zapoznaniu 

się z decyzją - która została wydana w związku z przeterminowanymi 

datami spłaty powyższych grzywien i w odpowiedzi na pytanie, co należy 

zrobić w celu uiszczenia takowych - postanawia, że skarbnicy 

poszczególnych hrabstw są i będą w pełni uprawnieni do sprzedaży 

wspomnianych osób [jako niewolników - przyp. tłum.] każdemu 

przedstawicielowi narodu angielskiego w Wirginii lub na Barbadosie, w 

celu zapłacenia wspomnianych grzywien.”98 

 

Z tym ostatnim zdaniem wiąże się ważna seria wydarzeń. Jak stwierdzono powyżej, 

te dwie osoby były synem i córką Lawrence'a Southwicka. Lawrence Southwick i 

jego żona Cassandra byli starszą parą. Oboje byli członkami kościoła w Salem do 

niemalże końca 1656 roku. Mieli troje dzieci: Josepha, który był już dorosłym 

mężczyzną oraz dwoje wspomnianych powyżej, którzy byli jeszcze nastolatkami. 

Starszy mężczyzna i jego żona zostali aresztowani na początku 1657 roku pod 

zarzutem ukrywania kwakrów. Mężczyzna został zwolniony, ale ponieważ przy jego 

żonie znaleziono traktat kwakrów, została ona skazana na siedem tygodni więzienia 

i na zapłacenie grzywny w wysokości czterdziestu szylingów. Jeśli wcześniej nie 

                                                           
97

 Idem. 
98

 Idem. 



 

107 
 

uznawano ich kwakrami, to teraz czyniło ich to takimi. Podobnie jak niektórych z 

ich przyjaciół. 

Kilku z nich wycofało się z kościoła w Salem i odprawiało nabożeństwa w małej 

grupie. Wszyscy zostali aresztowani. Lawrence, Cassandra Southwick i ich syn 

Joseph, zostali zabrani do Bostonu, gdzie ich osądzono. Po przywiezieniu ich tam 

trzeciego lutego, zostali wychłostani i uwięzieni na jedenaście dni, ponieważ pogoda 

była wyjątkowo zimna. Dodatkowo zostali ukarani grzywną w wysokości czterech 

funtów i trzynastu szylingów za sześciotygodniową nieobecność w kościele na 

niedzielnym nabożeństwie. Aby zapłacić tę grzywnę, ich bydło zostało 

skonfiskowane i sprzedane. Następnego lata, dwóch kwakrów: William Leddra i 

William Brend wraz z  pięcioma innymi osobami, udali się do Salem. Wśród nich 

byli członkowie rodziny Southwick, którzy byli już wcześniej ukarani. Wszyscy oni 

zostali aresztowani za zorganizowanie wspólnego spotkania. Zabrano ich do 

Bostonu i umieszczono w więziennej celi, której okna były zabite deskami. 

Odmówiono im jedzenia, chyba że zechcą sobie na nie zapracować. 

„Praca w obliczu niesłusznego ograniczenia wolności była sprzeczna z 

sumieniem kwakra.”99 

 

Nie jedli więc przez całe pięć dni. To jednak była tylko część ich cierpień, gdyż 

drugiego dnia uwięzienia wszyscy zostali dotkliwie wychłostani, a następnie z 

otwartymi ranami wrzuceni z powrotem do ciasnej i ciemnej celi. Był lipiec i 

panował upał. Poza gołymi deskami, w celi nie było niczego, na czym mogliby się 

położyć. Drugiego dnia poinformowano ich, że mogą zostać uwolnieni, jeśli zapłacą 

policjantom i opłacą koszty pobytu w więzieniu. Odmówili zapłaty czegokolwiek. 

Następnego dnia, aby zmusić ich do poddania się, strażnik więzienny wziął Brenda i 

                                                           
99

 Adams’ Emancipation of Massachusetts, str. 164. 



 

108 
 

związał mu szyję i kostki u nóg łańcuchem. Trzymał go tak przez szesnaście godzin, 

od piątej rano do dziewiątej wieczorem. 

Następnego dnia Brend został zapędzony do młyna i kazano mu tam pracować. 

Niestety nie mógł pracować, ponieważ ledwie się poruszał. Ale on i tak wybrałby nie 

pracować, nawet gdyby mógł. Zatem odmówił. Na to, wściekły… 

„Strażnik wziął poskręcaną linę o grubości około cala i z całej siły 

uderzył go dwadzieścia razy w plecy i ramiona. Uderzał tak długo, aż lina 

się rozkręciła. Potem przyniósł inną, grubszą i mocniejszą i powiedział 

Brendowi, że zmusi go do pracy i podporządkowania się prawu tego 

kraju. 

Brend uznał to za niedorzeczne. Nie uważał on, że popełnił 

jakiekolwiek wykroczenie, a w dodatku był całkowicie niezdolny do pracy. 

Przez pięć dni nic nie jadł, był też biczowany, a teraz tak bezlitośnie bity. 

Jednak strażnik nie ustąpił. Następnego dnia rano, z pianą na ustach jak 

jakiś szaleniec, zaczął ponownie bić biedaka poskręcaną liną, po już i tak 

posiniaczonym ciele. Jak zrelacjonowali to inni więźniowie, którzy z żalem 

i pasją patrzyli na to okrucieństwo, powiedzieli, że strażnik uderzał 

Brenda z całej siły i zadał mu jeszcze dziewięćdziesiąt siedem uderzeń. 

Kontynuowałby dalej to biczowanie, gdyby nie zabrakło mu sił i 

nieuszkodzonej liny. Następnego ranka zamierzał ponownie wychłostać 

więźnia… 

Łatwo sobie wyobrazić do jakiego stanu takie biczowanie musiało 

doprowadzić ciało Brenda, który miał na sobie tylko serżę [trwała tkanina 

o ścisłym, skośnym splocie, najczęściej wytworzona z wełny czesankowej 

– przyp. tłum.] i kozacką koszulę. Jego plecy i ramiona były posiniaczone 

i krwawiące. Krew zwisała mu niczym worki pod pachami i nie można 

było znaleźć śladu pojedynczego uderzenia. 

Z tak okrutnie zmaltretowanym ciałem, leżał na deskach tak skrajnie 

osłabiony, że niektóre części jego ciała zaczęły gnić. Życiowa siła zaczęła 

go stopniowo opuszczać, a jego ciało stygnąć. Wydawało się, że toczy się 

w nim walka pomiędzy życiem, a śmiercią. Jego zmysły zostały tak 

osłabione, że przez jakiś czas nic nie widział, nie czuł, ani nie słyszał. W 



 

109 
 

końcu zwyciężyła Boska moc; życie przebiło się przez śmierć, a oddech 

Pana został tchnięty w jego nozdrza.”100 

 

Ludzie, przerażeni tym okrucieństwem, nie mogli już tego znieść. Podniesiono krzyk. 

Niektórzy pobiegli do więzienia i uratowali torturowanego więźnia. To do pewnego 

stopnia poważnie zaniepokoiło władzę kolonii. Endicott wysłał swojego lekarza 

rodzinnego na pomoc Brendowi. Chirurg jednak orzekł, że przypadek jest 

beznadziejny. Stwierdził, że ciało „zgnije od kości” i pacjent umrze. Krzyk ludu 

stawał się coraz głośniejszy, a jego oburzenie coraz gwałtowniejsze. Żądano, by 

barbarzyński strażnik więzienny został postawiony przed sądem. Sędzia wywiesił na 

drzwiach kościoła notę z obietnicę, że strażnik zostanie postawiony przed sądem. 

Jednak w tym momencie zareagował „Wielebny” John Norton, oświadczając: 

„Brend starał się poniżyć i zbić na pulpę nasze Ewangeliczne obrzędy. 

Jeśli zatem sam został zbity na pulpę, to jest to wyłącznie jego wina. A ja 

osobiście będę bronił w sądzie tego, który wymierzył mu taką 

sprawiedliwość.” 

 

„Wielebny” John Norton zganił sędziów za ich słabość i nakazał im zdjąć notatkę z 

drzwi kościoła. Usłuchali go, a okrutny strażnik więzienny nie tylko że został 

usprawiedliwiony, to jeszcze otrzymał rozkaz chłostania kwakrów, którzy wciąż 

przebywali w więzieniu… 

„...dwa razy w tygodniu, jeśli odmówili pracy. Za pierwszym razem dodać 

pięć uderzeń do poprzednich dziesięciu, a za każdym kolejnym, dodawać 

trzy kolejne.”101 

 

                                                           
100

 Besse’s Sufferings of the Quakers. 
101

 Adams’ Emancipation of Massachusetts, str. 166 



 

110 
 

Pozostali więźniowie złożyli teraz do sądu petycję, w której prosili o ich zwolnienie. 

Ich petycja była odatowana: 

„Z Domu Niewoli w Bostonie, gdzie zostaliśmy zniewoleni przez wolę  

ludzi, choć wyzwoleni przez Syna (J 8,36), w którym spokojnie 

spoczywamy. Dnia szesnastego, piątego miesiąca, roku 1658. 

 

Zostali postawieni przed sądem na przesłuchanie. Przedstawili tak mocną obronę, 

że pojawiła się szansa na ich uniewinnienie. Kaznodzieje jednak zmobilizowali się. 

„Wielebny” Charles Chauncy w „czwartkowym wykładzie”, wygłosił następujące 

kazanie: 

„Załóżmy, że złapalibyście w pułapkę sześć wilków (było sześciu 

Kwakrów z Salem)... i nie moglibyście udowodnić, że zabiły one owce lub 

jagnięta. A teraz, kiedy już je macie, nie szczekają, ani nie gryzą. Ale 

wciąż posiadają wyraźne oznaki, że są wilkami. Zatem, pozostawiam wam 

do rozważenia, czy pozwolicie im odejść żywym. Tak, czy nie?”102 

 

Dzięki swej staranności, kaznodzieje nie tylko zapobiegli uniewinnieniu kwakrów, 

ale także zdołali przeforsować ustawę z 16 października 1658 roku - wcześniej już 

cytowaną - która skazywała na karę śmierci wszystkich, którzy zdecydowali się 

pozostać lub powrócili do kolonii po ich wcześniejszym wygnaniu. Tego samego dnia 

w którym uchwalono tę ustawę, więźniów postawiono przed sądem i ogłoszono 

wyrok wygnania. Członkom rodziny Southwick nakazano opuścić kraj przed 

wiosennymi wyborami. Oni jednak nie wyjechali. 

W maju 1659 roku zostali ponownie wezwani i oskarżeni o bunt za to, że nie 

postąpili zgodnie z nakazem sądowym. Southwickowie zasłaniali się tym, że nie 

mają dokąd pójść i że odebrano im wszystko, co mieli na świecie, chociaż nie zrobili 

                                                           
102

 Idem, str. 169. 



 

111 
 

nic, co zasługiwałoby na karę wygnania lub wyrok śmierci. Generał-major Dennison 

odpowiedział, że… 

„......sprzeciwianie się władzy tego kraju, jest tym samym co nie 

podporządkowanie się jego prawom. Nie poświęcę tu również zbyt wiele 

czasu na mówieniu o błędnych motywach oskarżonych. Na koniec dodał: 

„Wy i my, nie potrafimy wspólnie żyć w zgodzie. Obecnie, władza jest w 

naszych rękach, dlatego silniejszy musi być tym, który odsyła”. 103 

 

Zatem ponownie wydano wyrok wygnania pod groźbą śmierci. 

„Starszą parę wysłano na Shelter Island, gdzie ich cierpienie miało 

wkrótce dobiec końca. Zmarli w odstępie kilku dni, torturowani na 

śmierć przez chłostę i głód.”104 

 

Ich syn Joseph został wysłany statkiem do Anglii. Następnie dwójka dzieci, Daniel i 

Provided, stanęli przed sądem. Zapytano ich, dlaczego nie przyszli do kościoła. 

Daniel odpowiedział: 

„Gdybyście nie prześladowali naszego ojca i naszej matki, to może 

byśmy przyszli.” 

 

Zostali ukarani grzywną. A że stracili rodziców, a także dom i wszystko co mieli, nie 

byli w stanie zapłacić żadnej grzywny. Ponieważ nie było wielkich szans, aby rząd 

odzyskał kwotę grzywny zmuszając dzieci do pracy - nawet poprzez chłostę – 

zdecydowano się egekwować zacytowany wyrok. Nakazano skarbnikowi hrabstwa 

sprzedanie dzieci w celu odzyskania grzywny. 

                                                           
103

 Idem, str. 170. 
104

 Idem. 



 

112 
 

Skarbnik z Salem zabrał dzieci do Bostonu i udał się do kapitana statku, który miał 

właśnie odpłynąć na Barbados.  Tam zaczął targować się o cenę za ich podróż do 

miejsca, gdzie miałyby być sprzedane. Kapitan odpowiedział, że obawia się, iż źle 

wpłyną one załogę jego statku. 

„Skarbnik: O nie, nie musisz się tego obawiać, bo to biedne, 

nieszkodliwe stworzenia i nikomu nie zrobią krzywdy. Kapitan: Naprawdę 

nie skorumpują mojej załogi? A ty zamierzasz, uczynić z takich 

nieszkodliwych stworzeń niewolników?”105 

 

Pomimo, że były tak nieszkodliwymi stworzeniami, wygląda na to, że i tak zostały 

wysłane, aby je tam sprzedać. 

We wrześniu 1659 roku trzech kwakrów: William Robinson, Marmaduke Stevenson 

i Mary Dyer, którzy niedawno przybyli do Bostonu, zostali skazani na wygnanie. 

Pani Dyer była żoną sekretarza Rhode Island, zatem wróciła do domu. Robinson i 

Stevenson dotarli aż do Salem, gdzie zawrócili z powrotem do Bostonu. Wkrótce 

potem pani Dyer także udała się do Bostonu. Dnia 20 października zostali 

postawieni przed sądem powszechnym. Wezwani do adwokatury, gubernator 

Endicott nakazał oficerowi zdjąć mężczyznom kapelusze. Następnie powiedział: 

„ Ustanowiliśmy kilka praw, żeby powstrzymać kwakrów od 

przybywania do naszej jurysdykcji. Jednak, ani chłosta, ani więzienie, ani 

obcinanie uszu, czy wygnanie pod groźbą śmierci, nie powstrzymują ich 

przed ciągłym przybywaniem do nas. Ani ja, ani nikt z nas, nie pragnie 

śmierci któregokolwiek z nich. A teraz nadstawcie ucha i posłuchajcie 

wyroku śmierci.”106 

 

                                                           
105

 Idem, p. 173. 
106

 Besse’s Sufferings of the Quakers. 



 

113 
 

Następnie skazał ich, jednego po drugim, na szubienicę. Dzień 27 października był 

dniem ich egzekucji. Z obawy, że ludzie mogłiby zorganizować im ucieczkę, 

postawiono w więzieniu strażnika. W miarę jak dzień egzekucji się zbliżał, 

niezadowolenie ludzi stawało się coraz bardziej widoczne. Gdy w końcu nadszedł 

czas egzekucji, uznano za konieczne wysłanie oddziału składającego się z dwustu 

uzbrojonych ludzi, aby upewnić się, że teokraci będą mogli dokonać egzekucji przez 

powieszenie. 

Trzej więźniowie maszerowali ręka w rękę w kierunku szafotu na Boston Common, a 

przed nimi rozbrzmiewały bębny, które miały zagłuszyć każde słowo, jakie mogli 

wypowiedzieć. W miarę jak procesja posuwała się naprzód, „Wielebny” John Wilson, 

kaznodzieja z Bostonu, wraz z innymi duchownymi, stał gotowy do przyłączenia się 

do marszu. Wilson szyderczo krzyknął: 

„Czy tacy dobrze ułożeni ludzie jak wy, staną przed władzą z 

kapeluszmai na głowie?” 

 

Robinson odpowiedział: 

„Nie zapomninaj, że skazano nas na śmierć za nie zdejmowanie 

kapeluszy z głów.” 

 

Gdy dotarli do szubienicy, Robinson próbował przemówić do ludzi, ale Wilson 

przerwał mu słowami: 

„Trzymaj swój język za zębami. Milcz! Umrzesz z kłamstwem na 

ustach.” 

 



 

114 
 

Dwóch mężczyzn zostało następnie związanych i powieszonych. Założono linę 

na szyję pani  Dyer, gdy właśnie przybył jej syn z Rhode Island. 

 

Mary Dyer prowadzona na szafot 

Po jego usilnych prośbach i obietnicy, że ją zabierze, pozwolili jej odejść. Ciała 

dwóch mężczyzn zostały wrzucone do dołu w ziemi i pozostawione bez pochówku. 

Następnej wiosny pani Dyer powróciła. Dnia 1 czerwca, zaprowadzono ją ponownie 

na szubienicę.  



 

115 
 

W ostatniej chwili powiedziano jej, że może być uwolniona, jeśli tylko obieca, że nie 

pojawi się znowu. Ona na to odpowiedziała: 

„‟W posłuszeństwie do woli Pana, przybyłem, i w Jego woli pozostanę 

wierna aż do śmierci‟. Po czym ją powieszono.”107 

 

William Leddra, który wcześniej został wygnany, powrócił w listopadzie do Bostonu. 

Został natychmiast aresztowany, ale opinia publiczna była teraz tak silnie 

przeciwna prześladowaniom, że rząd dołożył wszelkich starań, aby przekonać go do 

odejścia. On jednak nie chciał odejść. Przetrzymywano go w więzieniu przez cztery 

miesiące. W końcu, w marcu, skazano go na powieszenie. Kilka dni przed 

wykonaniem egzekucji wezwano go przed sąd, a gdy był przesłuchiwany, Wenlock 

Christison - inny kwakier który w tamtym czasie powrócił z wygnania - wszedł do 

sali sądowej i stojąc przed sędziami z uniesioną ręką, powiedział: 

„Przyszedłem tu, żeby was ostrzec, abyście nie przelewali więcej 

niewinnej krwi.” 

 

Aresztowano go i natychmiast osadzono w więzieniu. Leddra został powieszony, ale 

Christison pozostał w więzieniu. Ponieważ otwarcie zganił sędziów, jego sprawa 

zyskała jeszcze większy rozgłos. Szemrania niezadowolonego ludu nabierały na sile, 

więc rząd wahał się przed podjęciem dalszych działań. Teokraci jednak nie byli 

jeszcze gotowi, aby ustąpić.  

                                                           
107

 Adams’ Emancipation of Massachusetts, str. 175-176; Beginnings of New England, str. 188-189. 



 

116 
 

 

John Endicott 

 

Postawili go przed sądem powszechnym, w obecności gubernatora i zastępcy 

gubernatora. 

„Endicott: „Jeśli nie wyrzekniesz się swojej religii, umrzesz.‟ 



 

117 
 

Christison: „Nie. Nie zmienię swojej religii ani nie będę starał się ocalić 

swojego życia. Nie zamierzam też zaprzeć się mojego Mistrza. Ale jeśli 

stracę swoje życie dla Chrystusa i głoszenia Ewangelii, to je ocalę.‟ 

Endicott: „Co masz na swoją obronę? Dlaczego nie powinniśmy skazać 

cię na śmerć?‟ 

Christison: „Według jakiego prawa skażesz mnie na śmierć?‟ 

Endicott: „My mamy tu prawo i według niego umrzesz.‟ 

Christison: „To samo powiedzieli Żydzi do Chrystusa: <Mamy prawo i 

według naszego prawa powinien On umrzeć!>. Kto dał wam upoważnienie 

do ustanowienia takiego prawa?‟ 

Jeden z Zarządu: „Mamy patent i jesteśmy jego właścicielami. Zatem 

sam teraz oceń, czy nie mamy uprawnień do stanowienia prawa.‟ [patenty 

takie były przyznawane przez władze kolonii. Nie były częścią ogólnego 

prawa – przyp. tłum.]. 

Christison: „Jak to możliwe, że macie uprawnienia do stanowienia 

prawa sprzecznego z prawem Anglii?‟  

Endicott: „To nie prawda.‟ 

Christison: „W takim razie przekroczyliście swoje uprawnienia i 

utraciliście swój patent. I na to nie ma wyjaśnienia. Czy jesteście 

poddanymi króla? Tak czy nie?‟ 

Jeden z sali: „Tak, jesteśmy.‟ 

Christison: „Cóż, ja też nim jestem. Dlatego, skoro wy i ja jesteśmy 

poddanymi króla, żądam, aby sądzono mnie zgodnie z prawem mojego 

kraju.‟ 

Jeden z sądu: „Będziesz sądzony przez sędziego i ławę przysięgłych.‟ 

Christison: „To nie jest prawo, tylko sposób jego egzekwowania. Nigdy 

nie słyszałem, ani nie przeczytałem o żadnym prawie obowiązującym w 

Anglii, które nakazywałoby wieszać kwakrów.‟ 

Endicott: „Istnieje prawo na wieszanie jezuitów.‟ 



 

118 
 

Christison: „Jeżeli skażecie mnie na śmierć, to nie dlatego, że 

występuję pod imieniem jezuity, ale kwakra. Dlatego odwołuję się do 

prawa mojego kraju.‟ 

Jeden z Sądu: „Jesteś w naszych rękach, złamałeś nasze prawo i 

dlatego my będziemy cię sądzić.‟ 

 

W samym środku procesu, przyniesiono i wręczono sędziemu list. Był to list od 

Edwarda Whartona, kolejnego kwakra, który powrócił z wygnania. W liście tym 

czytamy: 

„Chociaż wygnałeś mnie pod groźbą śmierci, ja wciąż jestem w swoim 

domu w Salem. Dlatego wnoszę, abyś cofnął swój niecny wyrok, który na 

mnie wydałeś, żebym mógł załatwiać swoje sprawy poza twoją 

jurysdykcją.” 

 

Proces się zakończył.  Ale co mieli teraz począć z kwakrem? Z jednej strony bali się 

go skazać, a z drugiej, nie chcieli przyznać się do poniesienia porażki i puszczenia 

go wolno. Przez ponad dwa tygodnie sąd debatował między sobą, jaką by tu podjąć 

decyzję w tej sprawie. 

„Endicott wpadł w szał czując, jak ziemia usuwa mu się pod nogami. 

Poddał los Christisona pod głosowanie i nie zdołał doprowadzić do 

skazania go. Gubernator, widząc ten podział, powiedział: „Mam ochotę 

wrócić do domu‟. A potem, pałając wielką wściekłością, rzucił coś z furią 

na stół… Wtedy gubernator poddał sąd pod ponowne głosowanie. 

Uczyniono to jednak w chaotyczny sposób, co tak rozwścieczyło 

gubernatora, że wstał i powiedział: „Do tych, którzy nie chcą się zgodzić;  

zanotujcie to sobie: Dziękuję Bogu, że nie boję się podjąć tej decyzji… 

Wenlocku Christisonie, wysłuchaj swojego wyroku: 



 

119 
 

Musisz wrócić do więzienia, a stamtąd zabiorą cię na miejsce 

egzekucji, gdzie będziesz wisieć tak długo, aż umrzesz! Umrzesz! 

Umrzesz!”108 

 

Wyrok sądu orzekł, że Christison miał być stracony. Oni jednak nigdy nie odważyli 

się go wykonać. 

„Nawet rozwścieczony Endicott dobrze wiedział, że wszystkie oddziały 

uzbrojonych strażników kolonii, nie byłyby w stanie zabezpieczyć procesji  

Christisona z lochu, w którym leżał potępiony, na miejsce egzekucji.”109 

 

Ostatecznie, zaniechano wykonywania wyroków śmierci. Jednak nadal mieli 

nadzieję osiągnąć to samo, tylko że w inny sposób; jak to określił ich główny 

apologeta, „bardziej humanitarną”. W tym celu, 22 maja 1661 r. uchwalono „Ustawę 

o włóczęgach”, która stanowiła, że: 

„Każda osoba skazana przez sędziego hrabstwa za nie posiadanie 

miejsca do zamieszkania lub będąca włóczęgą - kwakrem, miała być 

rozebrana do połowy, przywiązana do dyszla wozu i chłostana od jednego 

końca granicy miasta do jego drugiego końca. Kwakrzy, którzy 

zamieszkali w tym kraju, na mocy ustawy z 1658 roku, mieli być skazani 

na banicję, a następnie traktowani jako włóczędzy. Kara śmierci została 

utrzymana, jednak nie była egzekwowana.”110 

 

Pierwszą ofiarą tego nowego i „bardziej humanitarnego” prawa był Joseph 

Southwick, który powrócił z wygnania w 1661 roku i w „siódmym miesiącu” został 

skazany na tę właśnie karę. Podczas procesu, Endicott powiedział mu, że „z litości 

dla niego aby uratować mu życie”, uchwalili nowe prawo. Zapytał też Josepha, czy 

                                                           
108

 Adams’ Emancipation of Massachusetts, str. 18, 151-152; Beginnings of New England, str. 190. 
109

 Adams’ Emancipation of Massachusetts, pstr. 177. 
110

 Idem, str. 142. 



 

120 
 

nie wolałby, aby odebrano mu życie teraz, niż być wychłostanym na nowy sposób: 

ciągniętym przy dyszlu od wozu i biczowanym dwanaście lub czternaście razy, żeby 

w końcu zostać skazanym na śmierć. Southwicka został skazany na chłostę w 

Bostonie, Roxbury i Dedham. 

„Szczególne okrucieństwo chłosty od miasta do miasta polegało na 

tym, że rany ofiary wychładzały się pomiędzy wymierzaniem kary w 

kolejnym mieście. W czasie zimy, rany te niekiedy zamarzały, co 

sprawiało, że tortury były nie do zniesienia.”111 

 

W odpowiedzi na ich wyrok, John Southwick odpowiedział: 

„Oto tu jest moje ciało. Jeśli chcesz dalszego świadectwa prawdy 

którą wyznaję, to weź je i rozszarp na kawałki… Zostało ono wydane 

dobrowolnie. A co do twojego wyroku, to nic on dla mnie nie znaczy.” 

 

Zatem... 

„Przywiązali go do wozu i chłostali przez piętnaście mil. Podczas gdy  

on „śpiewał na chwałę Boga”, jego kat wymachiwał z całej siły potężnym 

dwuręcznym biczem, którego rzemienie zrobione były ze skręconego 

katgutu [naturalny sznur wykonany z jelit zwierząt – przyp. tłum.]. 

Stamtąd, z dowolnego miasta, prowadzono go przez piętnaście mil na 

pustkowie.”112 

 

I tam też go zostawili. W środku zimy roku 1661-62, wyznawczyni kwakrów, 

Elizabeth Hooton, została poddana tym samym torturom. Biczowano ją w 

Cambridge, Watertown i Dedham. W 1662 roku trzy inne kobiety kwakrów znalazły 

się pod opieką „wielebnego” Johna Raynera. 

                                                           
111

 Idem, str. 148-149. 
112

 Idem, str. 172. 



 

121 
 

„A ponieważ sędzia nie znał technicznych aspektów prawa, starszy 

kościoła który pełnił funkcję urzędnika, sporządził w imieniu sędziego 

następujący nakaz: 

Do posterunkowych w Dover, Hampton, Salisbury, Newbury, Rowley, 

Ipswich, Wenham, Linn Boston, Roxbury, Dedham i tak daleko, dopóki ci 

kwakrzy-włóczędzy nie zostaną wyrzuceni z tej jurysdykcji: 

„Każdy z was zobowiązany jest, w imieniu Jego Królewskiej Mości, do 

wzięcia owych Kwakrów-włóczęgów: Anne Coleman, Mary Tomkins i Alice 

Ambrose i przywiązania ich do dyszla wozu. Następnie, idąc przy wozie 

przez wasze miasta, będą smagane po plecach; jednak nie więcej niż 

dziesięć batów w każdym mieście. Będziecie je tak przemieszczać od  

jednego posterunku do drugiego, aż opuszczą tę jurysdykcję.  W 

przypadku nie wykonania tego nakazu, odpowiecie za to osobiście. I to 

będzie waszym nakazem. Podpisano: 

RICHARD WALDEN. 

W Dover, datowane na 22 grudnia 1662 roku.‟ 

 

Tak naprawdę, wielebny John Rayner wydał wyrok śmierci przez 

chłostę.  Pogoda była okropna, a do przejścia było osiemdziesiąt mil. 

Chłosty wymierzano biczem, którego potrójnie skręcone i zawiązane 

rzemienie przecinały kości. „Tak więc, w bardzo zimny dzień, twój 

zastępca Walden, kazał te kobiety rozebrać do naga – od pasa w górę - i 

przywiązać do wozu. Po chwili, okrutnie je wychłostał, podczas gdy ksiądz 

[John Rayner] stał tam, patrzył się i śmiał się z tego… Kobiety te, poszły 

następnie z katem do Hampton, a potem przez sięgające do kolan błoto i 

śnieg w Salisbury. Urzędnik zmusił je do podążania za wozem, podczas 

gdy on je chłostał‟. 

Gdyby tylko pastor John Rayner podążał za wozem dostatecznie długo 

aby upewnić się - że zgodnie z jego wyrokiem owe trzysta trzydzieści 

uderzeń biczem zostały wymierzone z tą samą skrupulatnością - to z 

pewnością jego serce rozradowałoby się w Dover. Przed końcem swojej 

podróży, niewątpliwie dziękowałby Bogu za widok krwawych i martwych 



 

122 
 

ciał kobiet, które bez cienia wątpliwości, zamarzłyby pośród śniegu. 

Jednak jego własne zaniedbanie uratowało im życie, bo gdy straszliwie 

wyglądające pielgrzymki przejeżdżały przez Salisbury, ludzie - ku ich 

wiecznej chwale - postanowili uwolnić kobiety-jeńców.”113 

 

Istnieje wiele innych przypadków tych okropnych tortur, zarówno wobec mężczyzn, 

jak i kobiet. Te omówione powyżej – nie wspominając już o wieszaniu czarownic - 

wystarczą, aby wyjaśnić i usprawiedliwić zasłużony i miażdżący wyrok historyka 

Stanów Zjednoczonych, który brzmi następująco: 

„Stworzenie bezkompromisowego i narodowego kościoła, doprowadziło 

kongregacjonalistów z Massachusetts do ulegania namiętnościom, które 

rzucały cień hańby na ich byłych angielskich prześladowców. W ten 

sposób Laud [William Laud - wybitny angielski duchowny i arcybiskup 

Canterbury – przyp. tłum.] został usprawiedliwiony przez tych samych 

ludzi, których niegdyś sam skrzywdził.114 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
113

 Adams’ Emancipation of Massachusetts, str. 155-157. 
114

 Bancroft, History of the United States, Rozdz. “The Place of Puritanism in History,” paragraf. 5. Jednakże w 
ostatnim wydaniu, tekst złagodzono w następujący sposób: „Nieustępliwi Kongregacjonaliści z Massachusetts 
ulegli namiętnościom swoich angielskich prześladowców”. 



 

123 
 

7. Doadatkowe prawa religijne w Nowej 

Anglii 

 

ie należy przypuszczać, że przepisy prawne dotyczące poglądów 

baptystów i kwakrów miały wyjątkowy charakter w swojej naturze 

czy surówości.  Prawa, które ich dotyczyły, były z czasem coraz  

bardziej przez nich lekceważone. Poskutkowało to tym, że kary na nich nakładane 

były surowsze o tych, które wymierzano kogokolwiek innemu. Obowiązywało prawo 

o następującej treści: 

„‟Chociaż wiara nie jest dziełem słowa, jednakże widząc, że 

bluźnierstwo przeciwko prawdziwemu Bogu nie może być 

usprawiedliwione ignorancją lub słabością natury ludzkiej‟, 

postanawiamy co następuje: „żadna osoba w tej jurysdykcji - czy to 

chrześcijanin, czy poganin - nie będzie świadomie i dobrowolnie bluźnić 

Jego świętemu Imieniu. Nie będzie czynić tego ani przez umyślne, ani  

przez uporczywe wyrzekanie się prawdziwego Boga, Jego stworzenia lub 

rządu nad światem. Nie będzie też przeklinać Boga lub znieważać świętej 

religii Boga - jak gdyby była ona tylko publicznym wybiegiem, żeby 

utrzymywać w strachu nieświadomych ludzi. Co więcej, żadna osoba nie 

będzie wypowiadać wyszukanego nawet  bluźnierstwa o podobnej naturze 

lub stopniu‟, pod karą śmierci.” 

 

Kolejne prawo przewidywało karę grzywny, chłosty, wygnania, a w końcu kary 

śmierci wobec, 

N 



 

124 
 

„...każdego, kto zaprzeczał, że przyjęte księgi Starego i Nowego Testamentu są 

nieomylnym słowem Boga.”115 

 

Inną, najłagodniejszą formę kary, przedstawia poniższe prawo, uchwalone w 1646 

roku: 

„Dlatego też zarządza się i postanowia, że jeśli jakikolwiek „tak zwany‟ 

chrześcijanin, przebywający w obrębie tej jurysdykcji, będzie zachowywał 

się z pogardą wobec głoszonego słowa lub jego posłańca - powołanego do 

jego głoszenia w zgromadzeniu, wobec którego wiernie sprawuje on swoją 

służbę i wykonuje swój urząd, zgodnie z wolą i słowem Bożym; czy to 

przerywając mu jego kazanie, czy oskarżając go fałszywie o błąd, którego 

nie nauczał publicznie w kościele, albo -  jak syn Koracha - rzucając na 

prawdziwą naukę lub na głoszącego Słowo Boże jakąkolwiek hańbę 

(hańbiąc Pana, który go posłał), i ku zniesławieniu jego świętego 

powołania, a także czyniąc drogi Boże godnymi pogardy; wobec każdej 

takiej osoby lub osób, za pierwsze takie skandaliczne zachowanie, osoba 

ta zostanie przyprowadzona na to samo zgromadzenie i publicznie 

upomniana przez sędziego. Następnie zobowiązana do dobrego 

zachowania.  

 

                                                           
115

 Hildreth, History of the United States, tom. I, rodz. XII, pararagraf. 1-2. 

A jeśli po raz drugi zachowają  się w 

podobnie pogardliwy sposób, to będą 

musieli wpłacić do skarbca publicznego 

pięć funtów kary. Jeśli odmówią, to przez 

okres dwóch godzin, będą musieli w 

publicznym miejscu i w dniu nabożeństwa, 

stać na stołku o wysokości czterech stóp, z 

przypiętą do piersi kartką, na której 

wielkimi literami będzie napisane: 

„BEZWSTYDNY EWANGELISTA” 

Tak żeby inni, wstydzili się i bali, 

doświadczyć podobnego  upokorzenia. 



 

125 
 

Jednak kolonia Massachusetts, choć najgorsza, nie była bynajmniej jedyną, która 

miała ugruntowaną religię, a co za tym idzie, prześladowała innych. Pozostałe 

kolonie purytańskie należały do tej samej kategorii. Jedynie Plymouth i New Haven 

ustępowały Massachusetts. Connecticut nie pozostawało daleko w tyle. W New 

Haven obowiązywało prawo przeciwko kwakrom, które stanowiło, że: 

„Każdy kwakier, który przybędzie do tego rejonu, zostanie surowo 

wychłostany i będzie musiał pracować w zakładzie karnym. Za drugim 

razem zostanie napiętnowany na jednej ręce i będzie musiał pracować, 

jak wspomniano powyżej. Za trzecim razem, zostanie napiętnowany na 

drugiej ręce, a za czwartym razem, jego język zostanie przebity 

rozżarzonym żelazem.” 

 

O tym, że prawo to w żadnym wypadku nie było lekceważone niech świadczy fakt, że 

Humphrey Norton - który jedynie przejeżdżał przez Southbold w drodze na jedną z 

holenderskich plantacji - został zatrzymany bez zapytania dokąd zmierza, 

przekazany szeryfowi i przewieziony do New Haven, gdzie wtrącono go do więzienia. 

Następnie przykuto go do słupa. Nikt nie miał prawa go odwiedzać podczas mroźnej 

zimy. 

W końcu stanął przed sądem, gdzie obecny był lokalny kaznodzieja, John 

Davenport. Humphrey Norton zadał duchownemu kilka pytań natury religijnej. 

Kaznodzieja odpowiedział na nie w sposób, w jaki uznał to za stosowne. Humphrey 

próbował odnieść się do tego, co kaznodzieja powiedział wcześniej, ale 

przeszkodzono mu w tym przez wetknięcie i przywiązanie wielkiego żelaznego klucza 

do jego ust, tak że nie mógł mówić. 

Następnie, umieszczono go znowu w więzieniu. Po dziesięciu dniach został skazany 

na surowe wychłostanie i wypalenie na ręce litery „H” oznaczającą herezję. Wyrok 

obwieszczał również wydalenie z kolonii i zakaz powrotu pod groźbą najwyższej kary 



 

126 
 

jaką mogli wtedy wymierzyć, zgodnie z istniejącym prawem. Ponadto, Hamphrey 

musiał zapłacić dziesięc funtów na pokrycie kosztów sądu i do skarbca kolonii. 

Wyrok ten nakazano wykonać tego samego dnia. Zabrzmiał bęben, a lud się zebrał. 

„Przyprowadzono owego biedaka, rozebrano do pasa i postawiono 

plecami do sędziów. Przed ich oczami, wymierzyli mu trzydzieści sześć 

okrutnych razów, po czym obrócono go i zwrócono twarzą w ich stronę. 

Zakuto jego rękę w dyby, w których wcześniej zakute było jego ciało. 

Następnie przypalono jego  rękę rozrzażonym do czerwoności żelazem i 

ponownie wysłano go do więzienia. Trzymano go tam do czasu, aż pewien 

nieznajomy mu Holender, zapłacił za niego sześć szylingów i osiem 

pensów grzywny i honorariów. Godne uwagi było to, że gdy tylko poniósł 

ten okrutny wyrok i został uwolniony z dybów, uklęknął i modlił się do 

Pana, ku zdumieniu swoich prześladowców.”116 

 

Tak zwane „Prawa Obyczajowe” [The Blue Laws – przyp. tłum.] stanu Connecticut 

są przysłowiowe. Jednak zostały one niemal dosłownie skopiowane z kodeksu stanu 

Massachusetts. Na przykład, ustawa „Wanton Gospeller” ze stanu Massachusetts, 

została przyjęta przez kolonię Connecticut dosłownie słowo w słowo i w tej samej 

formie. Zmieniono jedynie wpis, który brzmiał: „Uparty Pogardzający Świętymi 

Obrzędami Bożymi Winowajca”. 

Połączenie kościoła i państwa nie nastąpiło tylko w Nowej Anglii. Tak było w 

większym lub mniejszym stopniu w każdej z trzynastu pierwotnych kolonii w 

Ameryce, z wyjątkiem Rhode Island. W Nowej Anglii, dominującą powszechnie 

religią był Kongregacjonalizm, podczas gdy we wszystkich koloniach na południe od 

Nowego Jorku, aż do Georgii - z wyjątkiem Pensylwanii - preferowany był Kościół 

Anglikański.  I chociaż w  Pensylwanii nie podpisano unii z żadnym konkretnym 

wyznaniem, to i tak, nikt nie mógł sprawować tam urzędu ani nawet głosować, z 

                                                           
116

 Besse’s Sufferings of the Quakers. 



 

127 
 

wyjątkiem „tych, którzy posiadają wiarę w Jezusa Chrystusa”.  Zwolnienie od 

wypełniania obowiązkowych praktyk religijnych nie było zagwarantowane nikomu, z 

wyjątkiem tych: 

„...którzy wyznają i uznają jedynego, wszechmogącego i wiecznego 

Boga-Stwórcę, podtrzymującego, który jest władcą tego świata.” 

 

Ponieważ wszyscy musieli być religijni i posiadać wiarę w Jezusa Chrystusa, 

wymagano od nich: 

„...że zgodnie z dobrym przykładem pierwotnych chrześcijan, każdego 

pierwszego dnia tygodnia, zwanego dniem Pańskim, ludzie powinni 

powstrzymywać się od swoich codziennych prac, aby mogli lepiej 

przygotować się do oddawania czci Bogu, zgodnie ze zrozumieniem jakie 

posiadają.”117 

 

Kolonia Maryland, choć znajdowała się pod władzą katolików, cieszyła się większą 

wolnością niż jakakolwiek inna kolonia, z wyjątkiem Rhode Island. Jednak nawet 

tam, podobnie jak w Pensylwanii, tolerancję gwarantowano jedynie osobom 

„wyznającym wiarę w Jezusa Chrystusa”. W roku 1692, władzę przejęli członkowie 

Kościoła Episkopalnego i chociaż inne formy religii były nadal tolerowane, 

„Episkopat Protestancki został ustanowiony na mocy prawa” i sytuacja ta nie 

zmieniła się aż do czasu Rewolucji. 

W praktycznym zastosowaniu ustroju kościelno-państwowego stanu Georgia, 

możemy doszukiwać się prześladowania Johna Wesleya już od roku 1737. Okazja 

na to pojawiła się po tym, jak John Wesley odmówił udzielenia sakramentu pewnym 

kobietom. W rzeczy samej, decyzja ta była jedynie dobrą okazją do wyładowania na 

nim swojej złości z innych przyczyn. Pierwszy krok został zrobiony w ten sposób: 

                                                           
117

 Charters and Constitutions, Pennsylvania. 



 

128 
 

„GEORGIA. SAVANNAH SS. 

Do wszystkich policjantów, pobierających dziesięciny i innych osób, 

których to dotyczy lub może dotyczyć: 

Zarówno Ty jak i każdy z Was, jesteście niniejszym zobowiązani do 

fizycznego doprowadzenia Johna Wesleya, duchownego, do jednego z 

egzekutorów wspomnianej miejscowości, w celu udzielenia odpowiedzi na 

skargę Williama Williamsona i jego żony Sophii. Skarga dotyczy 

zniesławienia jej poprzez odmówienie sakramentu Wieczerzy Pańskiej, w 

zgromadzeniu publicznym bez uzasadnionego powodu. W wyniku czego, 

wyżej wymieniony William Williamson, poniósł szkodę w wysokości 

tysiąca funtów szterlingów. To jest Wasz nakaz potwierdzający co macie 

zrobić na terenie waszej jurysdykcji. Nakaz został wydany osobiście 

przeze mnie i zapieczętowany, dnia ósmego sierpnia, Anno Domini, 1737. 

THOMAS CHRISTIE” 

 

Wesley został zaaresztowany i postawiony przed protokolantem w celu 

przesłuchania. Zapytany w tej sprawie odpowiedział: 

„Udzielenie lub odmówienie Wieczerzy Pańskiej jest sprawą czysto 

kościelną. Nie mogłem uznać ich władzy w celu przesłuchania mnie w tej 

sprawie.” 

 

Sprawę odroczono do następnego zwyczajnego posiedzenia Izby. Kiedy sąd zebrał się 

ponownie, sędzia zażądał od ławy przysięgłych, aby: 

„Strzegli się duchowej tyranii i przeciwstawili się tej nowej i nielegalnej 

władzy, która została narzucona ich sumieniom.” 

 

John Wesley powiedział, że skład wielkiej ławy przysięgłych wyglądał następująco: 



 

129 
 

„Jednym z nich był Francuz, który nie rozumiał języka angielskiego, 

drugim był papista. Jeszcze inny był czcicielem moralnej niewierności. 

Następnie, trzech baptystów, szesnastu lub siedemnastu innych 

innowierców i jeszcze kilku innych, którzy pokłócili się ze mną i osobiście 

i otwarcie przysięgli mi zemstę.” 

 

Większość składu wielkiej ławy przysięgłych sformułowała akt oskarżenia złożony z 

dziesięciu oskarżeń. Brzmiał on następująco: 

„Niejaki John Wesley, duchowny, złamał prawa tej ziemi przeciwko 

pokojowi naszego suwerennego pana i króla, jego korony i godności 

poprzez: 

1. Rozmawianie z, i pisanie do pani Williamson, bez wiedzy i zgody jej 

męża. 

2. Odmówienie jej komunii świętej. 

3. Nie zadeklarowanie swojej przynależności do Kościoła 

Anglikańskiego. 

4. Rozdzielenie porannego nabożeństwa niedzielnego. 

5. Odmowę ochrzczenia dziecka pana Parkera w inny sposób niż przez 

zanurzenie. Z wyjątkiem, gdyby rodzice poświadczyli, że dziecko 

było słabe i nie mogłoby być tak ochrzczone. 

6. Nie udzielenie Williamowi Gough komunii świętej. 

7. Odmówienie odczytania nabożeństwa pogrzebowego nad zwłokami 

Nataniela Polhilla. 

8. Tytułowanie siebie: „duchownym miejscowości Savannah‟. 

9. Nie zgodzenie się, aby William Aglirly był ojcem chrzestnym, tylko 

dlatego, że nie był on godny przyjęcia komunii świętej. 



 

130 
 

10. Odmówienie Jacobowi Matthewsowi ochrzczenia jego dziecka z tego 

samego powodu co powyżej, a ochrzczenie dziecka indyjskiego kupca, w 

obecności tylko dwóch rodziców chrzestnych. 

 

Oskarżenie przeciągało się. John Wesley, ani nie został skazany, ani uniewinniony. 

Jednak uznano go - jak to sam opisał – za swego rodzaju „więźnia przebywającego 

na wolności”. Ponieważ nie mógł już dłużej znieść tej sytuacji, postanowił  wrócić do 

Anglii. Tego właśnie chcieli rządzący w stanie Georgia. Pozornie udawali, że 

sprzeciwiają się jego wyjazdowi, ale tak naprawdę cieszyli się, kiedy w końcu 

wyjechał w dniu 2 grudnia 1737 roku.118 

Spośród kolonii południowych, Wirginia objęła prowadzenie i razem ze stanem 

Massachusetts stała w czołówce pod względem nietolerancji i prześladowań. Kolonia 

ta została podzielona na parafie i wszyscy mieszkańcy byli opodatkowani w celu 

utrzymania kultu Kościoła Episkopalnego. Wszyscy mieszkańcy zobowiązani byli do 

uczęszczania do kościołów popieranych przez rząd. Przydzielanie praw 

obywatelskich zależne było od przynależności do Kościoła Episkopalnego. Jeśli ktoś 

nie poszedł do kościoła w jakąkolwiek niedzielę „bez uzasadnionego powodu”, był 

ukarany grzywną w wysokości jednego funta tytoniu, a jeśli ktoś był nieobecny na 

niedzielnej mszy przez miesiąc, kara wynosiła pięćdziesiąt funtów tytoniu. 

Jednakże pomimo faktu, że Wirginia była w czołówce wszystkich południowych 

kolonii pod względem surowości swojego ustawodawstwa religijnego, to była również 

pierwszą ze wszystkich kolonii, która oddzieliła kościół od państwa i zabezpieczyła – 

na drodze ustaw - prawa religijne dla wszystkich jej mieszkańców. 

 

                                                           
118

 John Wesley: a Missioner to Georgia, autorstwa William Stevens Perry, D.D, biskup Protestanckiego Kościoła 
Episkopalnego w Iowa; New York Independent, 5 marca, 1891, str. 5-6. 



 

131 
 

8. Podsumowanie 

ak jasno wynika  z dokonanego tu przeglądu protestantyzmu, od 

okresu Marcina Lutra, aż do czasów Rogera Williamsa, żaden z 

reformatorów religijnych nie głosił prawdziwych zasad chrześcijaństwa 

i protestantyzmu w odnienieniu praw wolności sumienia. W żadnym miejscu, poza 

kolonią Rhode Island, nie uznano - a tym bardziej wprowadzono w życie - 

chrześcijańską i protestancką zasadę rozdziału kościoła od państwa, a także władzy 

religijnej od władzy cywilnej. 

Stwierdzamy, że w ciągu całego tego okresu, we wszystkich preprowadzonych 

dyskusjach i działaniach owych „znawców” praw wolności sumienia, pojawia się 

fatalny defekt. Ich błąd polegał na tym, że zatwierdzali lub bronili tylko i wyłącznie 

wolności sumienia w odniesieniu dla siebie samych. Innymi słowy, ich argument 

sprowadza się poniższego stwierdzenia: 

„Naszym niezbywalnym prawem jest wierzyć i czcić tak, jak my o tym 

zadecydujemy. Naszym niezbywalnym prawem jest również zmuszanie 

wszystkich innych do wiary i oddawania czci według naszego wyboru.” 

 

Jednak praktyka ta nie jest wcale utwierdzaniem prawa wolności sumienia. Jedyną 

prawdziwą zasadą i umacnianiem prawa wolności sumienia, jest nie zmuszanie 

innych do wierzenia i oddawania czci według reguł, które my uważamy za słuszne. 

W przeciwnym razie, zawsze pozostaje otwarta droga do zmuszania innych, aby 

wierzyli i oddawali cześć według naszego wyboru. Bo okazja ku temu, aby po raz 

kolejny usprawiedliwić nasze prawo do zmuszania innych, zawsze się pojawi. Co 

więcej, zawsze znajdą się okoliczności świadczące ku temu - a będzie ich wiele – 

które będą sugerowały, że sytuacja wymaga właśnie takiego działania. 

J 



 

132 
 

Prawdziwą zasadą i umocnieniem prawa wolności sumienia jest zezwolenie 

każdemu człowiekowi na wierzenie i oddawanie czci według jego własnego uznania  

lub nie oddawania czci w ogóle, jeśli tak ona uważa. To natychmiast usuwa każdą 

wymówkę i każdy argument, jaki mógłby zostać kiedykolwiek przedstawiony w celu 

ograniczenia lub naruszenia praw sumienia przez jakąkolwiek osobę lub władzę. 

Taka jest doktryna chrześcijańska. To jest doktryna Rogera Williamsa. Jest to 

Pierwotna Doktryna Protestancka, ponieważ jest to… 

„..logiczna konsekwencja dwóch wielkich zasad wyróżniających 

Reformację; zarówno pod względem usprawiedliwienia przez samą wiarę, 

jak i równości wszystkich wierzących.”119 

 

W propagowaniu zasad Protestantyzmu i w dziele Reformacji, imiona Marcina Lutra 

i Rogera Williamsa zawsze powinny iść w parze. Rogers Williams dokończył to, co 

zaczął Luter. Wspólnie dali światu – na nowo i po wszystkie czasy - zasady głoszone 

od samego początku przez Tego, który był Twórcą i dokończycielem wiary: 

 

Jezusa Chrystusa, 

Autora wolności religijnej 

                                                           
119

 Bancroft, History of the United States, rozdz. “Self-Government in Massachusetts,” paragraf 22. 


	PRAWDZIWY I FAŁSZYWYPROTESTANTISM
	SPIS TREŚCI
	1. Początek Reformacji
	Papieska Potęga i ochrona Lutra

	2. Zasady Protestantyzmu
	3. Postęp Reformacji w Europie
	Luteranie w Niemczech
	Reformacja w Szwajcarii
	Reformacja w Anglii
	Kalwinizm w Genewie
	Kalwinizm w Szkocji

	4. Purytanizm and Teokracja Nowej Anglii
	5. Cierpienia Baptystów
	6. Cierpienia Kwakrów
	7. Doadatkowe prawa religijne w Nowej Anglii
	8. Podsumowanie

