


Myśl�

po ludzku

F. T. Wright



Wydawca:

Zbór Adwentystów Odpocznienia Sabatu

Skład, druk i wysyłka:

Wydawnictwo »Botschaft fur unsere Zeit«
Waldstraße 37
D�57520 Dickendorf

Tytuł oryginału:

l Think as a Man

Wydanie pierwsze:
Marzec 1995

(l Think as a Man, Polish Edition)



ILUSTRACJA NA OKŁADCE:

Człowiek usiłuje odgadn�ć tajemnice bliżej i dalej ota

czaj�cego go świata. Uważa si� za uzdolnionego i oświe

conego. Na podstawie uzyskanej wiedzy wierzy, że umie

właściwie ocenić uczynione odkrycia oraz rzeczy, jakie
poddaje badoniom. Z satysfakcj� tkwi w przekonaniu o

poprawności swoich pogl�dów, jakkolwiek wci�ż myśli je

dynie po ludzku.

Jednakże instrumenty użwane podczas badań s� omyl

ne, a poznanie posiadane przez człowieka bardziej sk�pe
niż wielu przypuszcza. Ograniczenia te nie dotycz� jedy
nie zrozumienia i oceny świata materialnego, lecz pro

wadz� również do niepoprawnych wniosków na temat
charakteru Stwórcy.

Jeżli chcemy unikn�ć fałszywego obrazu Boga, musimy

zaprzestać myśleć na sposób ludzki, a rozpocz�ć na Boży.
Gdy niebiańskie światło uczynimy fundamentem swego
wzrostu w poznaniu, ujrzymy Boga takim, jakim jest na
prawd�.



SŁOWO WST�PNE

Niniejsze opracowanie ma na celu skłonić
Czytelnika do zweryfikowania nieszczęsnego,
lecz jakże powszechnego poglądu na temat
Bożego charakteru — błędu, który paraliżuje w
człowieku jego duchową percepcję.

Przedstawimy niektóre, zasadnicze dla zro�
zumieniategotematu zasady, jednak nie udzie�
limy odpowiedzi na bardzo wiele powstających
przy okazji pytań. Szerzej ustosunkowuje się
do nich znacznie obszerniejsza książka, zaty�
tułowana Behold Your God (Oto Bóg wasz),
która rozstrzyga wiele kwestii tutaj nie poru�
szonych.

Niezwykle wartościowe jest studium Bożego
charakteru objawionego nie tylko w życiu i nau�
kach Jezusa Chrystusa, ale w rzeczywistości w
całym Piśmie Świętym. Gdy przeprowadzone
właściwie, staje się kluczem do wieczności.

Oby wpływ Ducha Świętego uwolnił każde�
go Czytelnika od przewrotnych ludzkich kon�
cepcji, do myślenia i mówienia zgodnego ze
Słowem Pana.



Myśl�
po ludzku

Deszcz lał gęstymi strumieniami przez całe
dnie. Stara, usypana z ziemi tama miała trzy�
dzieści pięć lat. Brudnobrązowa woda sięgała
już prawie jej szczytu, a deszcz wciąż padał i
padał.

W położonym niżej miasteczku mieszkańcy
załatwiali swe codzienne sprawy. Poza tęsknotą
za poprawą pogody, niewiele więcej zaprzątało
ich myśli.

l wtedy się stało.
Usypany z ziemi wał zadrżał pod naporem

wodnej masy i pękł uwalniając żywioł. Wylał się
on na zewnątrz wielometrowej wysokości falą
ryczącego, pieniącego się, dzikiego zniszczenia,
które z prędkością pociągu ekspresowego zmia�
tało wszystko, co stało mu na drodze.

Ostatecznie trzydziestu dziewięciu ludzi stra�
ciło życie, a dwudziestu pięciu odniosło poważne
obrażenia. Budynki i samochody zamieniły się w
kupę bezwartościowego gruzu i złomu.

Oczywiście agenci towarzystw ubezpieczenio�
wych opisali tę tragedię jako »palec Boży«.

Myśleli po ludzku.



Nad parującą dżunglą południowomorskiej
wyspy wielki wulkan wznosił swą potężną koro�
nę. Dudniąc i dymiąc od jakiegoś czasu, przy�
prawiał mieszkających w pobliżu wieśniaków o
coraz większy strach. W końcu nadszedł dzień,
gdy powietrze przeszyła potężna eksplozja. Go�
tująca się, spływająca ze stoku lawa zaczęła
nieubłaganie kierować się w stronę poniżej le�
żących osad. Płomienie pochłonęły domostwa i
uprawy; przyniosły poważne straty wśród bydła.
Sami wieśniacy jednak uratowali swe życie — w
ostatniej chwili zdołali wypłynąć łodziami na
wzburzone morze.

Przerażeni mówili do siebie, iż to Bóg roz�
gniewał się na nich i muszą teraz głęboko zasta�
nowić się, jak Go przebłagać.

Po prostu — myśleli po ludzku.
Pewien cieszący się doskonałym zdrowiem

człowiek nagle poważnie zachorował. Przykuty
cierpieniami i bólem do szpitalnego łóżka zwraca
swe myśli do Boga, w Nim szukając pocieszenia.
Bierze do rąk leżącą obok Biblię i otwierając ją po
raz pierwszy w swym życiu zaczyna czytać od
początku.

Przeszedłszy przez opis stworzenia i upadku
pierwszych ludzi, dochodzi do sprawozdania o
potopie, w którym czyta o tym, jak Bóg zesłał wo�
dy na ziemię, aby zniszczyć wszystkich, którzy
nie byli Mu posłuszni. Dalej czyta o wylaniu Jego

10



ognia na Sodomę i Gomorę, Jego plagach, które
spadły na Egipt i wydanym przez Niego polece�
niu, aby Izraelici w pień wycięli Amalekitów, nie
oszczędzając nawet niemowląt i matek.

Tego było za wiele. Zamykając księgę oświad�
cza, że nigdy nie będzie w stanie kochać tak
okrutnego Boga.

Jakże smutną jest rzeczą, że wszystko to
przeczytał oczami ludzkiego zrozumienia. Ocenił
Boga, tak jakby był On człowiekiem.

Coraz częściej słyszymy o tym, jak kataklizmy
niszczą na świecie ludzkie życie i posiadłości.
Dzieło to zawsze przypisuje się Bogu, który wyle�
wa Swój gniew na każdego, kto nie jest Mu
posłuszny, nie szanuje Go i nie kocha.

Jest to przypisywanie Najwyższemu Stwórcy
zachowania typowego dla ludzi.

Nie jest to jednak myślenie i mówienie zgodne
z tym, jak myśli i mówi Bóg. Samo życie dowodzi,
że nikt nigdy nie będzie kochał Wszechmogą�
cego, myśląc o Nim w sposób ograniczony — po
ludzku. Pojęcie, jakoby zagniewany Bóg karał
ziemię różnymi katastrofami, tak głęboko za�
korzeniło się w umysłach, że nikt w ogóle go nie
kwestionuje. Ludzie wierzą, że czyni On to
wszystko w celach wychowawczych, aby przy�
wieść ich do posłuszeństwa. Obiektywnie należy
stwierdzić jednak, że nie osiąga takiego rezulta�

11



tu. Im częściej ludzie poddawani bywają podob�
nemu traktowaniu, tym mniej kochają Boga i w
jeszcze głębszym buncie kroczą swymi włas�
nymi drogami.

Jest to jak najbardziej naturalny rezultat. Za�
stanówmy się, czy którykolwiek z ziemskich po�
tentatów zdobył miłość i lojalność swoich podda�
nych nakładając na nich ciężkie kary za niepo�
słuszeństwo. Wszystko, co można w ten sposób
uzyskać, to służba pełniona ze strachu, która da�
leka jest od lojalności płynącej z serca. Dlatego
też, o ile Bóg używa przypisywanych mu przez lu�
dzi taktyk, musi być świadomy, że czeka Go po�
rażka. Zamiast miłości i radosnego posłuszeń�
stwa, w najlepszym razie uzyskuje posłuszeń�
stwo ze strachu lub niewolniczą lojalność, a w
najgorszym — otwarty, wyzywający bunt.

Inny sposób myślenia

Istnieje jednak inny, inspirujący i porywający
serce sposób myślenia o Bogu — sposób, w jaki
myślał o Nim Chrystus. Z pewnością nadszedł
czas, aby ludzie spojrzeli na swego Stwórcę nie
po ludzku, lecz tak, jak widział Go Zbawiciel. Gdy
nauczą się mówić i myśleć o Wszechmogącym
tak jak On, miłość, radość, podziw i pokój natu�
ralnym strumieniem wytrysną z ich serc. Wtedy

12



prawdziwie ujrzą w Bogu kochającego Ojca, nie
zaś despotycznego monarchę.

Na ziemi czekało Chrystusa kilka zadań do
wypełnienia. Jednym z najważniejszych było
zdemaskowanie kłamstwa krążącego na temat
wspaniałego charakteru Jego Ojca i ukazanie go
takim, jakim jest naprawdę. Wszystkich zachęca,
aby widzieli, myśleli i mówili o niebieskim Ojcu
tak jak On Go widzi, myśli o Nim i mówi; aby nie
czynili tego po ludzku.

Chrystus objawił Boga w takiej pełni, że wszy�
stko, co ludzie mogą o Nim wiedzieć, objawione
zostało w życiu i charakterze Jego Syna. Jednak
pomimo wspaniałej doskonałości, z jaką Zbawi�
ciel dokonał tego dzieła, ten aspekt Jego Boskiej
służby po dziś dzień nie bywa rozpoznany i rozu�
miany. Nie rozumieli go nawet Jego apostołowie.
Filip powiedział:

»Panie, pokaż nam Ojca, a wystarczy nam.«
Prośba ta bardzo rozczarowała Chrystusa.

Widział, że cel Jego misji nie został rozpoznany
nawet przez najbliższych Mu — tych, którzy po�
winni ujrzeć go jako pierwsi.

»Odpowiedział mu Jezus: Tak długo jestem z
wami i nie rozpoznałeś mnie, Filipie? Kto mnie
widział, widział Ojca; Jak możesz mówić: Pokaż
nam Ojca?« Jan 14,8.9.

Chrystus potwierdził, że gdyby widzieli Go w
Jego prawdziwym, pełnym miłości charakterze,

13



widzieliby i Ojca, a to oznacza, że nie przyszedł
On zaledwie świadczyć o Ojcu, ale również obja�
wić — zademonstrować jaki On jest. Aby jedno i
drugie było skuteczne, musiał być doskonałym
odbiciem Ojca; istotnie był nim.

Już wcześniej, przed rozmową z Filipem, Zba�
wiciel poinformował Swych uczniów, iż Jego ży�
cie jest doskonałym odbiciem życia Ojca i że czy�
ni On tylko to, co czyni Ojciec.

»Wtedy Jezus odezwał się i rzekł im: Zapraw�
dę, zaprawdę powiadam wam, nie może Syn sam
od siebie nic czynić, tylko to, co widzi że Ojciec
czyni; co bowiem On czyni, to samo i Syn czyni.
Ojciec bowiem miłuje Syna i ukazuje mu wszy�
stko, co sam czyni, i ukaże mu jeszcze większe
dzieła niż te, abyście się dziwili.« Jan 5,19.20.

Zasadniczym punktem powyższej deklaracji,
wypowiedzianej przez Tego, który powiedział o
Sobie: »Ja jestem Prawdą« Jan 14,6 jest to, że
Chrystus nie tylko czynił rzeczy, jakie czynił Oj�
ciec, ale czynił je tak, jak i Ojciec je czynił. Me�
tody, zasady działania, procedury stosowane
przez Jednego i Drugiego są identyczne.

Wielu czytało starotestamentowe zapisy, po�
zornie ukazujące Boga jako gniewną, mściwą
istotę, dla której niczym było wylanie rozpalone�
go ognia na bezbronne głowy niepokutujących
— w tym przypadku Sodomitów.

Następnie czytając historię życia Jezusa, wi�

14



dzieli w Nim jakże odmienną postać od Boga,
którego ujrzeli w Starym Testamencie. Na pod�
stawie tego wyciągali wniosek, iż charaktery obu
diametralnie różnią się od siebie. Chrystusa
postrzegają więc jako Istotę delikatną, kochają�
cą, uprzejmą, pokorną, cierpliwą, która nigdy
Swym wrogom nie odwzajemnia się złem. Nieza�
leżnie od tego jak brutalnie Go traktowali, jak nie�
przyjaźnie odrzucali, jak bezlitośnie ciemiężyli i
jak bezwstydnie kłamali na Jego temat, On
odpłacał im jedynie dobrem. Chociaż zachęca�
ny, by zniszczyć ich wszystkich, nigdy nie pod�
niósł nawet palca, aby to uczynić.

Mówić, że Ojciec różnił się w Swym charakte�
rze od Syna to mówić po ludzku, gdyż nie tak
mówił Chrystus, który z absolutną stanowczością
i autorytetem potwierdził, że doskonale podziela
charakter Ojca i czyni to samo oraz w ten sam
sposób co On.

Inny pogl�d

Ci, którzy patrzą tak, jak patrzył Chrystus i
mówią tak, jak On mówił, znają prawdę i mówią
prawdę. Nie myślą już po ludzku. Odrzucili
wszystkie posiadane niegdyś poglądy, które
sprzeciwiały się świadectwu Jezusa. Oznacza to,
że ich dotychczasowy pogląd na temat postę�

15



powania Boga w Starym Testamencie musiał
ustąpić miejsca innemu, zupełnie odmiennemu,
nowemu i zgodnemu z takim objawieniem Boga,
jakie podane zostało przez Jego Syna podczas
Jego ziemskiej służby. W rzeczywistości ozna�
cza to, iż życie i nauki Chrystusa są jedyną miarą,
za pomocą której testować należy wszystko, co
mówi się o Bogu. Każdy pogląd na temat Ojca,
bez względu na to, jak jest tradycyjny i stary, któ�
ry w jakikolwiek sposób różni się od tego, co
ukazał Jezus, należy odrzucić jako błąd. Trzeba
to uczynić, chociaż jego błędności być może nie
da się z początku całkowicie zidentyfikować. Ci,
którzy tak postąpią, z pewnością posiądą właś�
ciwe zrozumienie Bożego charakteru i Jego
dróg. To z kolei przyniesie im błogosławieństwa
i dobrodziejstwa, jakie przekraczają ludzkie po�
jęcie.

Nie jest możliwe abyśmy w tej krótkiej publika�
cji przebadali każdy z błędnych poglądów na te�
mat Bożego charakteru*, jaki zbudowany został
na bazie Starego Testamentu. Przyjrzymy się
nieco bliżej tylko jednemu wydarzeniu.

Już od wielu lat Izrael znajdował się w niewoli
egipskiej, kiedy to Bóg głosem z płonącego krze�

* Czytaj książkę pt. Behold Your God (Oto Bóg wasz) te�
goż autora, która dostarcza bogatego materiału do stu�
dium w tym zakresie.

16



wu powołał Mojżesza, aby wyprowadził z niej Je�
go lud do Ziemi Obiecanej. Instrukcje podane te�
mu przywódcy były bardzo wyraźne.

»l rzekł Pan do Mojżesza: Oto ustanawiam cię
Bogiem dla faraona, a brat twój, Aaron, będzie
twoim prorokiem. Ty będziesz mówił do niego
wszystko, co ci rozkażę, a Aaron, brat twój,
będzie mówił do faraona, aby wypuścił synów iz�
raelskich z ziemi swojej. Lecz Ja znieczulę serce
faraona i uczynię wiele znaków moich i cudów
moich w ziemi egipskiej. Ale faraon nie usłucha
was. Wtedy Ja położę rękę moją na Egipt i
wyprowadzę zastępy moje, lud mój, synów izrael�
skich z ziemi egipskiej przez surowe wyroki, l
poznają Egipcjanie, żem Ja Pan, gdy wyciągnę
rękę swoją nad Egiptem i wyprowadzę synów iz�
raelskich spośród nich.« 2.Mojżeszowa 7,1�5.

Dalsza historia sprawozdaje nam o tym, jak
Mojżesz i Aaron przychodzą przed króla z żą�
daniem uwolnienia Izraelitów, któremu to wezwa�
niu faraon stanowczo odmawiając, ściąga na sie�
bie plagę za plagą, do momentu aż pokonany nie
jest w stanie stawiać już dalszego oporu. Dobrze
znamy tę historię.

Ludzie na swój własny sposób interpretują za�
chowanie się Boga w całym tym dramacie. Oto
jak widzą to wszyscy, którzy myślą po ludzku:

Nadszedł czas, kiedy to Bóg jako Wszechmoc�
ny Władca Wszechświata arbitralnie postano�

17



wił uwolnić Izraelitów. Zgodnie z tym postanowie�
niem, rozkazał Mojżeszowi autorytatywnym to�
nem, aby ten nakazał monarsze — pod groźbą
kary za ewentualną odmowę — uwolnienie Jego
ludu.

Gdy faraon istotnie odmówił, Najwyższy pora�
ził go za to Swą potężną ręką — zamienił wody
Nilu w niezdatną do picia krew. Następnie od�
czekał chwilę, dając tym buntownikowi czas do
namysłu. Gdy jednak ten i tym razem odmówił
posłuszeństwa, Pan ponownie go uderzył. Z
każdą kolejną odmową uparty król ściągał na sie�
bie Boży gniew, aż w końcu zmuszony został do
uległości. Nie mając innego wyboru, uwolnił wię�
źniów.

W taki oto sposób rozumie się na ogół Boże
postępowanie w tej konkretnej sytuacji.

Porównajmy ten pogląd z innym obrazem.
W pewnych miastach, jak choćby w Chicago,

istnieją potężne gangi, uważające się za praw�
dziwych panów tych metropolii. Często bywa, że
nakładają oni swe »podatki« na bogatych biznes�
menów. Wysyłając do nich swch ludzi, obwiesz�
czają im określone wymagania, a dając do zrozu�
mienia, że dysponują dostateczną mocą, nie po�
zostawiają wątpliwości, z czym spotka się nie�
subordynacja. Wyobraźmy sobie, że jeden z ta�
kich ludzi, być może ze względu na swe zasady,
albo też dlatego że nie poznał jeszcze mocy ma�

18



fii odmawia. Powoduje to naturalnie zemstę ban�
dytów, l tak na przykład wysadzają w powietrze
jego samochód, rozbijają szyby w oknach jego
sklepu lub czynią coś jeszcze gorszego. Następ�
nie dają czas do namysłu. Jeżeli uparcie będzie
trwał przy swoim, będą go napastowali tak długo,
aż zmuszony zostanie do poddania. Syndykat
nie tylko uzyskuje w ten sposób to, czego chce,
lecz incydent ten pozwala mu również zademon�
strować swą moc — czyni z niego przykład obli�
czony na zastraszenie innych.

Metody te, jak się okazuje, działają raczej sku�
tecznie, lecz uzyskiwane posłuszeństwo nie
wypływa bynajmniej z miłości i szacunku wzglę�
dem szefów gangu. Przeciwnie, są oni nienawi�
dzeni i pogardzani, a posłuszeństwo otrzymu�
ją tylko dlatego, że inni nie mają żadnego wy�
boru.

Kluczowe pytanie

Nasuwa się więc pytanie: Jaka jest różnica
pomiędzy metodami używanymi przez szefów
mafii a tymi, jakie Bóg rzekomo stosował w ziemi
egipskiej?

Zwróćmy baczną uwagę na brzmienie tego py�
tania. Chodzi mianowicie o metody używane
przez jednych, a przypisywane Drugiemu. Nie

19



pytamy tu o motywy i charakter, lecz o sposób
postępowania.

Odpowiedź jest jednoznaczna: nie ma w ogóle
żadnej różnicy. Jeśli zachowamy powszechne
zrozumienie Bożego postępowania w Egipcie,
potwierdzimy tym samym, że Boże drogi niczym
nie różnią się od dróg tych, którzy żyją z szantażu
i ucisku.

Gdy wniosek taki stawiam przed ludźmi wy�
kształconymi, szybko odpowiadają, że metody
Pana istotnie były te same, jak te, używane przez
syndykat, lecz intencje różniły się całkowicie. In�
nymi słowy: o ile mafia używa tych taktyk dla zy�
skania własnych, egoistycznych celów, Pan czy�
ni to wszystko z myślą o innych.

Jest to jednak równoznaczne z twierdzeniem,
że cel uświęca środki. Z jednej strony metody
używane przez kryminalistów były nieprawe ze
względu na ich egoistyczne motywy, z drugiej
zaś, użycie przez Boga tych samych procedur
było usprawiedliwione, jako że kierowała Nim
słuszna intencja.

Pismo nie popiera jednak takiego rozumowa�
nia. Bóg osobiście zaprzecza, jakoby Jego drogi
były takie same jak drogi człowieka. Zapewnia
nas o tym, że są całkowicie inne. Oto Jego słowa:

»Bo myśli moje to nie myśli wasze, a drogi wa�
sze to nie drogi moje — mówi Pan. Lecz jak nie�
biosa są wyższe niż ziemia, tak moje drogi są

20



wyższe niż drogi wasze, a moje myśli niż myśli
wasze.«Izajasz 55,8.9.

Jeżeli słowa te są prawdą, jak więc w ich świe�
tle może być słuszny wyżej przytoczony pogląd o
Bożym postępowaniu? O ile Bóg uczynił w Egip�
cie to, co się Mu przypisuje, zatem Jego drogi nie
różnią się od dróg, jakimi podążają najgorsi z lu�
dzi. Czy więc czynił z Siebie kłamcę zapewnia�
jąc, że jest inaczej? Wszechmogący nie jest
kłamcą; On jest Prawdą i mówi tylko prawdę, a to
każe nam uznać, iż inaczej należy rozumieć Jego
działanie w Egipcie.

Takiej rewizji wymaga jednak nie tylko Stary
Testament. Życie Chrystusa, który czynił tylko to,
co czynił Ojciec i dokładnie tak jak On, całkowicie
przeczy popularnej interpretacji poczynań Bo�
żych w Egipcie. W całym życiu Jezusa nie widzi�
my, aby kiedykolwiek używał On takich metod w
celu zabezpieczenia Sobie upragnionych rezul�
tatów. Niemożliwą jest rzeczą odnalezienie choć�
by jednego takiego przykładu, gdyż taki po pro�
stu nie istnieje. Jednak w świetle świadectwa na�
szego wspaniałego Zbawiciela, który stwierdził,
iż to tylko czyni, co czyni Ojciec i tak jak On to
czyni, obowiązkiem wszystkich, którzy wolą wie�
rzyć, że w Egipcie Jahwe zachowywał się jak
ciemięzca osiągający Swe cele na drodze użycia
siły, jest znalezienie sytuacji, w których i Chrys�
tus postępował podobnie.

21



Jest to jednak niemożliwe. Jedynym incyden�
tem, który można by w ten sposób zinterpreto�
wać, jest oczyszczenie świątyni z przekupniów.
Niektórzy powiedzą, że Chrystus zagroził tym lu�
dziom biczem, lecz okaże się, że jest to mówienie
po ludzku. To, co Zbawiciel rzeczywiście uczynił,
stanie się jasne w świetle tego, czego Bóg do�
konał w Egipcie.

Podarunki miłości

Ponieważ świadectwo Jezusa w żaden sposób
nie popiera popularnego poglądu na temat za�
chowania Bożego w Egipcie, i ponieważ sam
Bóg oświadczył, że Jego drogi różnią się od ludz�
kich, należy odnaleźć prawdę na temat tych wy�
darzeń — pogląd, który będzie ściśle biblijny i do�
skonale zharmonizowany z objawieniem udzielo�
nym przez Chrystusa. Musi on przemówić nie po
ludzku, ale tak jak Chrystus.

Pisma składają świadectwo, iż »Bóg jest mi�
łością.« 1.Jana 4,8.

Pełną moc tych słów można jednak ocenić
wówczas dopiero, gdy ujrzymy, iż nie deklarują
one zaledwie faktu, że Bóg nas kocha — jakkol�
wiek jest to prawdą, ale że On jest miłością; a po�
nieważ jest miłością, dlatego kocha. Ponieważ
Bóg jest nieskończony, nieograniczony i niczym

22



nie skrępowany, taka sama też jest i Jego miłość.
Oznacza to, że nie ma takiego punktu, który
wyznaczałby jej granicę; dlatego też napisane
jest: »u którego nie ma przemiany ani cienia
zmienności.« Jakub 1,17.*

Ludzka miłość jest miłością ograniczoną; ko�
cha tak długo, jak uzyskuje odwzajemnienie, po
czym zamiera. Często dochodzi do miejsca,
gdzie jej gorący potencjał przemienia się w po�
dobnie głęboką nienawiść. Także i na tym polu
zachowanie Boże całkowicie różni się od ludzkie�
go. Bez względu na to, jak bardzo możemy Nim
pogardzać, przeciwko Niemu walczyć, odrzucać
Go, czy oddzielać się od Niego, Jego miłość nie
ulega najmniejszej zmianie.

Wielka różnica pomiędzy Boską i ludzką mi�
łością polega na tym, że Bóg nie kocha nas z po�
wodu tego jacy jesteśmy, ale ze względu na to ja�
ki On jest. Ludzie zaś kochają nie ze względu na
to jakimi sami są, ale w zależności od tego, jaka
jest osoba przez nich kochana. Wzór ten wycho�
wywany jest w nich od najwcześniejszych dni,
kiedy to rodzice wpajają dziecku pogląd, według
którego ojciec i matka będą je kochać jeśli będą
dobre. Miłość ta jednak zostanie im odebrana za
nieposłuszeństwo. Dziecko szybko chłonie ten

* wg Biblii Tysiąclecia, »Pallottinum«.

23



porządek rzeczy i przekłada go na sferę wła�
snych stosunków z rówieśnikami. O ile zachowa�
nie kolegi czy koleżanki zgodne jest z jego ocze�
kiwaniami, wtedy odwzajemnia im miłością, lecz
jeśli nie, jest im ona odbierana. Jedynym czynni�
kiem rządzącym całą tą procedurą jest sympa�
tyczność drugiej osoby, a nie własna zdolność do
kochania jej bez względu na to jaką ona jest.

Ta sama postawa i praktyka towarzyszy wej�
ściu w wiek dorosły i małżeństwo. Szuka się par�
tnera, którego kochać można za to, jaki jest, gdy
tymczasem z tych samych przyczyn odrzuca się
innych. Wybrani również bywają odrzucani, o ile
zmienią swe drogi i przestaną wychodzić naprze�
ciw potrzeb i oczekiwań.

Ponieważ ludzie upatrują w Bogu kogoś do�
kładnie takiego samego jak oni, skłonni są sądzić
Go na podstawie własnych doświadczeń, trak�
tują Go jako kogoś, kto kocha nas tylko wtedy,
gdy jesteśmy posłuszni każdemu Jego wymaga�
niu. Faktycznie jednak, bez względu na to, jak
możemy się stać nieposłuszni i niesympatyczni,
nie zmienia to Jego miłości do nas. Istnieje oczy�
wiście różnica jeśli chodzi o dostęp do tej miłości;
nieposłuszeństwo oddziela od niej. Oddzielenie
to następuje jednak z naszej strony i nie należy
sądzić, że jest to wycofanie miłości przez Niego.

Nieskończona miłość to nieskończony al�
truizm. Zawsze wychodzi naprzeciw. Dlatego

24



też, gdy Pan uczynił niebo i ziemię, nie stworzył
ich dla Siebie. Uczynił je dla stworzonych przez
Siebie istot: dla Ciebie, dla mnie i dla każdej innej
kiedykolwiek żyjącej istoty.

Rozważmy zatem potrzeby, które pojawiły się,
gdy Pan rozmyślał nad zapoczątkowaniem ist�
nienia wszystkich żywych istot.

Gdy Bóg zamierzał obdarować ludzką rodzinę
darem miłości — życiem, rozumiał, że to jeszcze
nie wystarczy. Wyobraźmy sobie nasze życie,
gdyby nie uczyniono nam domu; gdybyśmy, nic
nie widząc, z nikim się nie komunikując i nic nie
robiąc, musieli dryfować w pustych, zimnych bez�
kresach przestrzeni nieskończonego wszech�
świata. Czyż nie lepiej byłoby już nie istnieć w
ogóle? Byłaby to śmierć już za życia w jej najgor�
szej formie.

Dlatego też Bóg, w Swej nieskończonej mi�
łości i mądrości postanowił stworzyć przede
wszystkim dar miłości w postaci doskonałego do�
mu, czego też dokonał w pierwszych dniach
Swego stworzenia. Lecz i tego było mało. Ziemia
nie dostarczała wszelkich możliwości dla nieo�
graniczonego wzrostu i osiągnięć, dopóki nie
została wyposażona w pewien określony poten�
cjał mocy. Moce, o których tu mowa, znajdują się
obecnie tak poza człowiekiem, jak i w nim sa�
mym. Nie musimy przytaczać pełnej ich listy —
wystarczy kilka przykładów.

25



Człowiek obdarzony został fizyczną siłą mięś�
ni, mocami intelektualnymi oraz duchowymi.
Cała natura obfituje w przeróżne siły, jak choćby
energię elektryczną, cieplną, grawitację i inne.

Udostępnienie tych mocy stworzyło jednak pe�
wien problem, albowiem pomimo tego iż stworzo�
ne zostały dla celów użytecznych, zawierały w
sobie ogromny potencjał zdolny również i do
niszczenia. Taka jest natura każdej mocy. Nie�
możliwą jest rzeczą, aby istniała nie będąc
zdolną bądź to błogosławić, bądź niszczyć. Jest
to oczywista prawda, którą dostrzegamy w co�
dziennym życiu.

Nieskończona miłość nie mogła tego proble�
mu zignorować, a nieskończona mądrość pozos�
tawić go bez rozwiązania. Jednym z wyjść było
takie zaprogramowanie ludzkiego umysłu, aby w
sposób automatyczny wybierał wyłącznie właś�
ciwą drogę. Gdyby jednak było to najlepsze, co
Bóg mógłby wymyśleć, z pewnością tak by
uczynił. Lecz przyjęcie takich środków ochrony
ludzkiej rodziny przed złym wykorzystywaniem
stworzonych mocy byłoby pozbawieniem jej
zdolności wyboru, i dlatego też — myślenia.
Ograniczyłoby i zahamowało najwyższe i najbo�
gatsze spełnienie jej pragnień i ambicji, degradu�
jąc ludzi do pozycji niższej nawet niż zwierzęta.

Bóg dał jednak człowiekowi możliwość wyboru
własnej drogi. Wiemy też, że ludzie prędzej wy�

26



biorą śmierć, niż życie w niewoli. Nie raz ta, czy
inna organizacja głosiła slogan: »Wolność, albo
śmierć«.

Tak więc trzeba było znaleźć rozwiązanie, któ�
re zapewniłoby doskonałą ochronę przed jakim�
kolwiek niebezpiecznym użyciem mocy, a jedno�
cześnie nie odmówiłoby człowiekowi wolności
wyboru i myślenia. Wymagało to sformułowania
doskonałych praw, pokrywających wszelki możli�
wy aspekt egzystencji człowieka w jego fizycz�
nej, umysłowej i duchowej sferze. Ani pierwsi ro�
dzice, ani żadne z ich dzieci nie posiadały ani
mocy, ani mądrości by ten problem rozwiązać.
Posiadał ją jednak Wszechmocny. W swej mą�
drości i miłości Jahwe obdarował ich bezcennym
darem — prawami Swego Królestwa.

Tragedią niepomiernych proporcji jest to, że
ludzie widzą te prawa jedynie częściowo. Ten za�
kres prawa, który zajmuje się stosunkami czło�
wieka względem jego bliźnich i Boga uznawany
jest przez większość za coś, co Bóg ustanowił w
celu wymuszenia czci dla samego Siebie. Nic
jednak nie jest dalsze od prawdy, nic bardziej nie
zubaża poddanych Pana. O ile poglądy te są
utrzymywane, czy to z czystej nieświadomości
prawdy, czy na skutek oporu wobec światła, nie
można ujrzeć prawdziwego charakteru Bożego,
ani uzyskać z Nim wspólnoty. Dlatego też pełne
zrozumienie celów Bożych w obdarowaniu czło�

27



wieka absolutnym szczęściem musi rozpocząć
się od skorygowania tych złych poglądów.

Co ciekawe, utrzymywane poglądy stanowią
zazwyczaj interesującą mieszaninę prawdy i
błędu. Chętnie uznaje się i wykorzystuje ten za�
kres prawa, który dotyczy natury, a szczególnie
nauki. Miliony rocznie wydawane są na badania
prowadzone przez uniwersytety, rządy i przed�
siębiorstwa w poszukiwaniu lepszego zrozumie�
nia i wykorzystania praw rządzących potencja�
łami tkwiącymi we wszechświecie. Studenci z
przeróżnych fakultetów uczeni są ścisłego po�
słuszeństwa wobec zasad określających zawo�
dy, jakie będą wykonywać. Przyjrzyjmy się na
przykład pozornie nie kończącej się liście przepi�
sów, jakim podporządkować się musi pilot. Naru�
szenie któregokolwiek z nich natychmiast pocią�
ga za sobą surowe kroki dyscyplinarne lub nawet
odebranie licencji. Przyczyną jest fakt, że władze
są doskonale świadome, iż posłuszeństwo usta�
lonym prawom chroni i zachowuje życie. Wiedzą
o tym wszyscy i dlatego też nikt tego nie kwestio�
nuje.

Niestety, o ile chętnie uznaje się ogromną i
niezaprzeczalną wartość praw naukowych, nie
łączy się ich z Dawcą Życia. Człowiek postrzega
je po prostu jako coś, co istnieje samo przez się,
co jednak podnosi standard jego życia i udziela
mu mocy zastraszania wrogów. Ten brak w zro�

28



zumieniu pociąga za sobą straszne straty, gdyż
Bóg jest nie tylko Dawcą Życia, ale również Wiel�
kim Nauczycielem, który pragnie wprowadzić
Swe dzieci w najgłębsze i najszersze zrozumie�
nie wszystkiego. »Bojaźń Pana jest początkiem
mądrości.« Przypowieści Salomona 9,10. Jego
poznanie i mądrość są nieskończone, i gotowy
jest On użyczyć ich wszystkim, którzy przyjmą
Jego naukę. Gdyby ludzkość uczyła się jedynie
od Niego, zamiast usiłować wydrzeć wiedzę o
własnych siłach, stałaby na znacznie wyższym
poziomie rozwoju, czerpiąc niepomiernie więk�
sze korzyści niż obecnie.

Gdy jednak wkracza prawo moralne, postawa
ludzi okazuje się być godna pożałowania. Zazwy�
czaj bardzo chętnie powstrzymują nim innych,
samemu wykręcając się jednak od spełniania je�
go wymagań. Swymi czynami objawiają, iż chcą
prawa, które chroniło będzie ich przed innymi,
lecz niemile widzą to, które innych chronić ma
przed nimi samymi. Jednak prawo zostało zapro�
jektowane w ten sposób, by każdemu zapewnić
tę samą, bezstronną i doskonałą ochronę, nikogo
nie faworyzując.

Bóg nie udzielił ani jednego polecenia, które
służyć by miało Jego samowywyższeniu czy inte�
resom. Niektórzy być może uznają to za rzecz
niewiarygodną, lecz taka jest prawda. Posiada�
nie mocy uważa się na ogół za czynnik pozwa�

29



łający korzystać z wolności kosztem innych, w
związku z czym wyciągany bywa wniosek, iż sko�
ro Bóg dysponuje mocą nieskończoną, używa jej
dla wywyższenia samego Siebie i dla zadowala�
nia Swych własnych ambicji i pragnień. Jednak
Bóg nie jest człowiekiem, Jego drogi to nie drogi
ludzkie; przeciwne są drogom mieszkańców tej
ziemi, którzy odeszli od Jego zamiarów i celów.

Rozważmy pierwsze przykazanie.
»Nie będziesz miał żadnych innych Bogów

przede Mną.« 2.Mojżeszowa 20,3.
Jakże szybko gotowi jesteśmy widzieć w tych

słowach polecenie, które ma zapewnić Najwyż�
szemu uczczenie Jego pozycji, szacunek i kult,
jaki uważa On za Sobie należny. W przykazaniu
tym jakże błędnie dostrzega się cel skierowany
na dobro Boga, a nie człowieka, gdy faktycznie
służy ono jedynie stworzonym istotom. Wszech�
mogący tego nie potrzebuje, a Jego pozbawiona
egoizmu miłość nie dopuszcza nawet myśli o sa�
moochronie. Chwila zastanowienia szybko po�
zwoli nam ujrzeć, jak bardzo dla nas konieczną
rzeczą jest, aby nakaz ów zachowywać w pa�
mięci.

Bóg jest Stwórcą nieba i ziemi. Na tym jednak
nie kończy się Jego rola. W każdej chwili osobiś�
cie prowadzi On i podtrzymuje wszelkie potężne
ciała niebieskie i moce na ich właściwych dro�
gach, zapewniając im konieczną dla dalszej eg�

30



zystencji energię. Tylko On jest w stanie tego do�
konać. Gdyby ktokolwiek inny zajął Jego miejs�
ce, wyschłoby źródło życia i energii, przywodząc
wszystko do totalnego unicestwienia.

Słońce na przykład jest potężną »fabryką« mo�
cy, i stale musi być przez Boga zasilane, gdyż sa�
mo z siebie nie mogłoby podtrzymać swego is�
tnienia. Gdyby zaprzestało wykonywania nazna�
czonych mu funkcji, życie na naszej planecie na�
tychmiast by wymarło. Dlatego też ogromnie
ważną jest rzeczą, aby Bóg pozostał na pozycji,
skąd może sprawować władzę nad tą gwiazdą.

Niektórzy być może zaoponują, że nie jesteś�
my przecież w stanie usunąć Boga z Jego roli i
jest to prawdą o ile chodzi o zdolność fizyczną,
lecz istnieje sposób, za pomocą którego ludzkie
istoty mogą to jednak uczynić. Rzecz w tym, że
Pan nigdy nie narzuca Swej obecności tam,
gdzie nie jest ona upragniona.

Gdy ludzie w swym upartym buncie dowodzą,
iż nie jest im On potrzebny i dlatego pragną, by
pozostawił ich, aby sami mogli kierować swymi
własnymi sprawami, Najwyższy nie spiera się z
nimi. Przyjmuje ich uporczywe żądania i pozosta�
wia, tak jak sobie tego życzą. Ci, którzy odrzu�
cają Jego miłość i miłosierdzie, wpadają w wir
mocy, które wyszły spod kontroli Stwórcy.

Zastanówmy się, czym zakończyłoby się to w
przypadku samego słońca. Oczywiście nie wie�

31



my co stałoby się dokładnie, lecz możemy wyo�
brazić sobie przeróżne możliwości, nie znajdując
ani jednej, która pozostawiłaby nas przy życiu.
Mogłoby po prostu zgasnąć, albo eksplodować,
zmienić trajektorię ziemi w kosmicznej przestrze�
ni oddalając ją od siebie, lub pochłaniając w bez�
pośrednim zbliżeniu. Cokolwiek jednak miałoby
miejsce, nasza planeta nie byłaby już w stanie
utrzymać jakiegokolwiek rodzaju życia.

Nie było jeszcze na ziemi takiej sytuacji, żeby
wszyscy bez wyjątku zajęli tak wrogie Bogu sta�
nowisko. Zdarzało się to czasami na bardzo
ograniczonym obszarze, czego przykładem jest
Sodoma i Gomora, a później buntowniczy Egipt.

Laska Mojżesza

Za życia Józefa oczy Egipcjan otwarte zostały
na miłość i moc działającego ku ich zbawieniu
Boga. Potężny władca tamtej dynastii posłuszny
był przekazanym przez tego młodego człowieka
poleceniom Nieba, dzięki czemu Egipt stał się
najpotężniejszym narodem na ziemi. Jednak po�
wodzenie doprowadziło do odstępstwa i do szyb�
kiego zapomnienia o źródle wszystkich błogo�
sławieństw. Rok po roku, pomimo wielkiej troski
Pana, naród ten coraz bardziej się od Niego
oddalał, coraz bardziej Go odrzucał, co zmusiło

32



Go do wstrzymania kontroli nad potężnymi mo�
cami otaczającej ich natury i pozostawienia
odstępców własnemu losowi. Jednak nieskoń�
czenie kochający Bóg nie mógł tego uczynić nie
dając najpierw królowi wyraźnego ostrzeżenia
przed tym, co ma się zdarzyć. Tak więc posłał
Mojżesza z laską w dłoniach, aby zademonstro�
wać mu, co nastąpi.

Mojżesz stanął przed obliczem faraona jako
przedstawiciel Boga. Czyniąc to, co On mu
nakazał, stał się kanałem, za pośrednictwem któ�
rego Wszechmocny był w stanie powiadomić
władcę o tym, co miało spaść na jego kraj.

Laska w rękach Mojżesza była symbolem mo�
cy, w które Bóg zaopatrzył naturę i człowieka.
Tak jak Mojżesz trzymał pod swoją kontrolą
laskę, tak i Bóg utrzymywał i kontrolował te mo�
ce. Gdy jednak laska wydostała się z ręki proro�
ka, zamieniła się w węża, znany symbol Szatana
— niszczyciela.

Pierwszym krokiem było wezwanie skierowa�
ne do wyniosłego władcy, aby uwolnił Izraela.
Było to pełne miłości zaproszenie do pokuty i
posłuszeństwa. Wyrażenie tego zaproszenia w
kontekście groźby bliskiej katastrofy, wzmagało
potrzebę pilnego podjęcia konkretnych kroków.
Nieskorzystanie z oferty wiązało się z wylaniem
nieszczęść, które i tak w końcu miały pozbawić
faraona mocy dalszego oporu w uwolnieniu nie�

33



wolników. Aby Boże dzieło uratowania zarówno
Egipcjan, jak i wyzwolenia ciemiężonego ludu
zostało zakończone powodzeniem, król musiał
uzyskać bardzo wyraźne objawienie tego, co Bóg
faktycznie uczyni. Musiał zrozumieć, że wiszące
nad głową nieszczęścia nie były dziełem Jahwe,
ale nieuniknioną konsekwencją odrzucenia pra�
wa jako środka zachowującego życie. To właśnie
dla tego celu zaaranżowana została cała ta sce�
na z laskami i wężami. Teraz wszystko już zale�
żało od tego, czy faraon zechce prawidłowo od�
czytać przekazane mu w ten sposób poselstwo i
czy następnie zechce postąpić zgodnie z nim.

Podobnie i dzisiaj wszystko zależy od tego,
czy ujrzymy to samo poselstwo i pozostaniemy
jemu wierni.

Lekcja jest wyraźna i prosta. Tak długo, jak la�
ska pozostawała w ręku Mojżesza, nie miała nic
wspólnego ze śmiertelnie jadowitym wężem. Aby
się nim stać, musiała wydostać się spod kontroli
proroka. Cały ten czas, gdy pozostawała z dala
od jego rąk była wężem, lecz w chwili, gdy ją zno�
wu pochwycił — już tylko laską.

Chyba nie można było już wyraźniej przedsta�
wić tej prawdy. Niestety, poselstwo nie dotarło do
umysłu króla, co jednak nie musi się powtórzyć
dzisiaj w przypadku Ciebie czy mnie.

Oto, co Wszechpotężny pragnął przekazać
królowi:

34



»Faraonie, potężny królu Egiptu«, powiedział,
»aż do obecnej chwili, pomimo znacznego
odstępstwa, którego dopuściłeś się wraz ze swy�
mi poddanymi, laska mocy wciąż jeszcze znaj�
duje się w Moich rękach i pod Moją kontrolą. Z
tego też powodu niszczyciel nie przeszedł jesz�
cze przez ten kraj. Cieszyłeś się wspaniałym po�
wodzeniem i błogosławieństwem. Maksymalnie
wykorzystałeś okazję, by uczynić swój naród
najpotężniejszym na ziemi, lecz cały czas coraz
bardziej oddalasz się ode Mnie, gwałcąc Moje
prawa, które w miłości dałem ci, aby cię zacho�
wać. Sprawiłeś, że twoja separacja ode Mnie
wciąż się powiększa i obecnie potężne moce,
które darowałem ci w naturze i w was samych
wydostają się spod Mojej kontroli. Proszę cię
więc, abyś pokutował z powodu swego odstęp�
stwa. Na dowód swej chęci bycia mi posłusznym
i trzymania się praw, które gwarantują twoje is�
tnienie, wypuść Izraelitów. Nie chcę, abyś został
rozbity i zniszczony przez straszne cierpienie,
jakie wisi nad tobą i twoim ludem. Jeśli jednak
nie będziesz pokutował, będę zmuszony opuś�
cić cię. Zerwie to ostatni uścisk w jakim utrzy�
muję te moce pod Swoją kontrolą. Wydostaną
się wówczas z Moich rąk i staną się powodem
strasznego zniszczenia. Wiedz jednak, że nawet
jeśli tak się stanie, mogę pochwycić je z powro�
tem. W chwili gdy to uczynię, przestaną pusto�

35



szyć i ponownie staną się laską błogosławień�
stwa.«

Z jakąż cudowną miłością i tęsknotą przema�
wiał Bóg do upartego i zbuntowanego serca kró�
la! Z jakąż dumą i pogardą monarcha odrzucił
wyciągniętą rękę niezmiennej miłości. W odpo�
wiedzi zawezwał swoich magików i kazał im rzu�
cić swoje laski. Pozornie również zamieniły się w
węże, przy czym nie była to sytuacja — jeden
przeciwko jednemu, ale — wielu przeciwko jed�
nemu. Wszelkie pozory wskazywały na to, iż
węże faraona z łatwością pochłoną węża powsta�
łego z laski Mojżesza.

Jak więc brzmiała odpowiedź monarchy?
Oświadczył on w ten sposób, że w najmniej�

szym stopniu nie potrzebuje Boga, by moce te
utrzymywane były w kontroli. Mógł równie dobrze
żyć w pełnej niezależności od Niego. Niech sobie
uwalnia tę Swoją laskę; niech zamienia ją w węża
zagłady; on posiada do swej dyspozycji moc, któ�
ra jest w stanie aż nadto poradzić sobie z siłami,
jakie Bóg uwolni ze Swego uścisku.

Powszechne zachowanie ludzi jest nadal takie
samo. Gdy wydają się ich otaczać kłopoty, sta�
rają się powstrzymać je o własnych siłach. Jeśli
w ogóle myślą o Bogu, jest to wyłącznie ostatni
krzyk o ratunek i gdy tylko kłopot przeminie, na�
tychmiast o Nim zapominają. Ludzie nie są w sta�
nie poradzić sobie z mocami Bożymi, kiedy znaj�

36



dą się one poza Jego kontrolą. Gdy potężne hu�
ragany przetaczając się nad oceanami, zalewają
ziemię i burzą wszelkie ludzkie budowle, czło�
wiek absolutnie nic nie może uczynić, by je po�
wstrzymać — robią co chcą. Podobnie jest w
przypadku trzęsienia ziemi, erupcji wulkanów,
wielkich pożarów itp. Człowiek nie może się im
oprzeć, ani ich powstrzymać.

Węże faraona również nie zdołały poradzić so�
bie z wężem Mojżesza, który tamte szybko po�
żarł, zachowując cały swój wigor.

Bóg nie mógł przekazać temu władcy posel�
stwa wyraźniej, niż uczynił to wówczas, jak też i
król nie mógł wykazać większej dla niego
wzgardy.

Następnego dnia Mojżesz przybył na miejsce,
z którego obecność Boża najpierw miała zostać
wycofana. Król siłą rzeczy musiał uświadomić so�
bie, że nie był to zaledwie zbieg okoliczności.

Podczas kolejnych plag Wszechmogący tęsk�
nie i z miłością wciąż otwierał drzwi miłosierdzia.
Zawsze gotowy był i chętny ponownie przejąć
kontrolę nad żywiołami dotykającymi Egipcjan.
Mógł to jednak uczynić tylko wtedy, gdy pokuto�
wali i oddawali dzieło z powrotem w Jego ręce.
Faraon, zmuszony uznać, że ani on, ani jego ma�
gicy nie posiadali mocy zdolnej kontrolować te
niszczycielskie żywioły, wykorzystywał charakter
Boga. Pod presją wydarzeń czynił wielkie obiet�

37



nice i błagał o usunięcie plagi. Pan zawsze
wysłuchiwał tych próśb i chwytał węża zagłady
za ogon, a ten natychmiast znowu stawał się
laską. Gdy tylko problem dla faraona przemijał,
natychmiast zapominał on swoich obietnic; jego
arogancja powracała.

Człowiek nie zmienił się od tamtej pory. Gdy
staje w obliczu śmierci zagrażającej mu od sił,
nad którymi nie ma panowania, w przerażeniu
wzywając Boga o uwolnienie, czyni jednocześnie
wspaniałe zobowiązania. Gdy tylko jednak kłopot
przemija, zapomina o wszystkich obietnicach i
powraca do swych nikczemnych dróg.

W roku 1846 lekki parowiec wiózł pasażerów z
Portland w stanie Maine, do Bostonu w stanie
Massachusetts. Na Atlantyku rozszalał się gwał�
towny, zagrażający życiu ludzi na pokładzie
sztorm. Jedna z pasażerek w następujący spo�
sób opisała tę scenę:

»Kilka tygodni później, podróżując do Bosto�
nu, wsiedliśmy w Portland na parowiec. Nagle
nadszedł gwałtowny sztorm i zawisło nad nami
wielkie niebezpieczeństwo. Statek chwiał się
przeraźliwie, a fale waliły o okna kabin. W kajucie
pań panowało straszne przerażenie. Wiele z nich
wyznawało swe grzechy i wołało do Boga o
zmiłowanie. Niektóre wołały do Maryi Dziewicy,
by ich zachowała, podczas gdy inne czyniły uro�
czyste śluby, że jeśli osiągną ląd, poświęcą swe

38



życie Bożej służbie. Była to scena pełna przera�
żenia i zamieszania . . .

»Dzięki Bożemu miłosierdziu wszyscy wylądo�
waliśmy jednak szczęśliwie w porcie. Lecz te z
pasażerek, które tak bardzo manifestowały swój
strach podczas sztormu, teraz całe wydarzenie
traktowały dość lekko. Jedna z nich, która uro�
czyście obiecywała, że jeśli ujrzy ląd stanie się
Chrześcijanką, teraz wykrzykiwała szydząco:
>Chwała Bogu! Cieszę się, że znowu wchodzę na
ląd. < Powiedziałam jej, by przypomniała sobie jak
kilka godzin wcześniej czyniła Bogu śluby, lecz
ona tylko odwróciła się ode mnie z drwiącym
uśmiechem.

»Bardzo silnie przypomniało mi to pokutę na
łożu śmierci. Niektórzy całe życie służą sobie i
Szatanowi, a gdy opanuje ich choroba i stanie
przed nimi straszna niepewność, manifestują żal
za grzechy i być może mówią nawet, że już są go�
towi na śmierć. Wtedy ich przyjaciele zaczynają
wierzyć, że naprawdę się nawrócili i są gotowi do
nieba. Lecz gdy tacy wyzdrowieją stają się takimi
samymi buntownikami, jakimi zawsze byli.«

Podobnie było też w przypadku potężnego mo�
narchy Egiptu. Naciskany presją okoliczności,
wydawał się pokutować, gdy jednak wszystko się
uspokajało pokazywał, że nie nastąpiło w nim ża�
dne autentyczne odłożenie grzechu. Każdy kolej�
ny wykręt, wywierając swój wpływ na jego umysł

39



i charakter, znacząco zatwardzał mu serce,
czyniąc go w ten sposób coraz mniej zdolnym do
poddania się Bogu. To z kolei uniemożliwiło Pa�
nu sprawowanie kontroli nad mocami otaczają�
cymi odstępczy naród, czego rezultatem za każ�
dym razem było wylanie nowej plagi. Ostatecznie
dziesiąta plaga, kiedy to zmarli wszyscy pierwo�
rodni, złamała upór króla. Jego kraj był tak rozbi�
ty, że nikt nie miał już mocy zatrzymać Izraelitów.

Jednak żadne z tych nieszczęść nie spadło na
kraj skutkiem arbitralnej decyzji Wszechmogą�
cego. Dopiero wtedy, gdy żywioły wyszły spod
Jego kontroli, spadły na głowy niepokutującyh.

Jakaż to różnica w porównaniu z drogami sze�
fów mafii z Chicago. Ich ofiary doświadczają bólu
i cierpienia tylko wtedy, gdy niszczycielska broń
znajduje się w ich rękach i pod ich kontrolą. Gdy
natomiast groźne siły natury znajdują się w rę�
kach Pana i On sprawuje nad nimi władzę, nigdy
nie dokonują dzieła zniszczenia.

W świetle obfitego dowodu, który objawia
nam, co Bóg faktycznie uczynił w Egipcie, za�
skakującą jest rzeczą, jak błędnie ludzie odczy�
tują zapisy tego i podobnych wydarzeń. Jahwe
bardzo zatroszczył się, aby lekcja poglądowa z
laskami i wężami objawiła to, co rzeczywiście
zamierzał On uczynić. Bóg nie jest kłamcą. To,
co powiedział, że uczyni, uczynił naprawdę.

Dał również jasno do zrozumienia, iż On nie

40



działa tak, jak działa człowiek. Człowiek używa
siły, by uzyskać swe cele, lecz nie tak postępuje
Bóg.

By usunąć wszelkie wątpliwości na temat
prawdziwości tych starotestamentowych świa�
dectw, Chrystus przyszedł by złożyć osobiste
świadectwo oraz zademonstrować charakter i
metody działania Ojca. Prześladowcy odnieśli
się do niego dokładnie tak, jak faraon wobec Bo�
ga, a reakcja Zbawiciela była dokładnie taka, ja�
ka była wówczas reakcja Jego Ojca. Obrzucali
Go obelgami, wyśmiewali, pluli, włożyli ciężki
krzyż na Jego barki, lecz w Nim nie było ani śladu
ducha zemsty. Nie pochwycił broni ani nie użył
żadnej mocy w celu unicestwienia ich, co prze�
cież był w stanie uczynić. Jego odpowiedzią były
jedynie słowa niepojętej miłości i litości: »Wybacz
im Ojcze, gdyż nie wiedzą, co czynią.« Łukasz
23,34.

Dlaczego nie wcześniej?

Wiara w to, że Bóg siłą ujarzmił Egipcjan, aby
uzyskać uwolnienie Swego ludu jest faktycznie
strasznym oskarżeniem przeciwko Niemu. Jest
to oskarżanie Go o umyślne i nieczułe pozosta�
wienie Żydów, aby cierpieli przez wieki, gdy fak�
tycznie uwolnieni mogli być znacznie wcześniej.

41



Ten, który posiadając wszechpotężną moc,
używa jej dla celów egzekwowania Swej woli,
może uczynić cokolwiek chce i kiedykolwiek
chce. Gdyby więc taka była Boża droga, jak wielu
przypuszcza, zatem każdy z tych strasznych dni,
kiedy to Izraelici wykonywali swą niewolniczą
służbę, był rezultatem Jego niechęci, by ich
uwolnić. Winnym wieków ucisku należało by
więc uczynić Boga, gdyż to On odmawiał wcześ�
niejszego wyzwolenia Swego ludu. Niemożliwą
jest rzeczą, aby Jahwe nazwany został Bogiem
miłości i jednocześnie postępował w ten sposób.

Faktycznie Pan zobowiązał się jednak nigdy
nie rozwiązywać żadnych problemów przy uży�
ciu siły. Dlatego też czas uwolnienia Izraelitów
nie został określony przez Niego w sposób arbi�
tralny. Decydowały tu skutki pogłębiającego się
odstępstwa Egipcjan, które doprowadziło do od�
dzielenia od Boga i uwolniło niszczycielskie mo�
ce. W ten sposób pozbawieni zostali oni wszel�
kiej zdolności do dalszego utrzymania niewolni�
ków i musieli ich wypuścić. Wtedy i tylko wtedy
Izraelici mogli wyjść jako wolny lud. Gdy zasady
te zostaną zrozumiane, zniknie też problem —
dlaczego tak długo Boży lud musiał służyć w nie�
woli.

Bóg nie gwałci Swych zasad. On wie, że prze�
moc zawsze kończy się porażką. Gdyby była ona
Jego zasadą działania, wówczas stłumiłby bunt

42



natychmiast, gdy tylko się zamanifestował;
grzech nie miałby szans tak długo istnieć.

Zło jednak musi dojść do końca swoją drogą,
aż unicestwi się samo, wraz ze wszystkimi, któ�
rzy mu hołdują. Wtedy Pan będzie mógł uczynić
nowe niebiosa i nową ziemię, wolne od ryzyka
ponownego ich zanieczyszczenia.

Oczyszczenie świ�tyni

Na początku Swej służby Chrystus oczyścił
świątynię przez wypędzenie z niej przekupniów.
Opis tego wydarzenia znajdujemy w Ewangelii
Jana 2,13�22. Dusza Zbawiciela do głębi poru�
szona została tym, co ujrzał i ». . . skręciwszy
bicz z powrózków wypędził ich wszystkich ze
świątyni, wraz z owcami i wołami; wekslarzom
rozsypał pieniądze i stoły powywracał.«

Wydarzenie to, podobnie jak historię egips�
kich plag, można łatwo błędnie zinterpretować,
co też i czyni się najczęściej. Bez zastrzeżeń
przyjmuje się proste wyjaśnienie, że Chrystus
zagroził tym ludziom biczem, którego z pewnoś�
cią by użył, gdyby nie byli Mu posłuszni. Jeśli jed�
nak tak było, gdzież byłaby różnica pomiędzy Je�
go zachowaniem, a postępowaniem szefów gan�
gu? W czym drogi Jego różniłyby się — jak
twierdził — od dróg człowieka?

43



Znalezienie odpowiedzi na te pytania wymaga
innego spojrzenia na ten incydent; ujrzenia, co
zdarzyło się wówczas naprawdę. Jest to nowo�
testamentowa paralela studiowanej powyżej his�
torii ze Starego Testamentu.

To, co Ojciec uczynił wobec faraona, Chrystus
uczynił wobec handlarzy. Była to kolejna scena
pokazująca nam, iż Bóg jest tym, który utrzymuje
i kontroluje moc. Nieco odmienne są tu okolicz�
ności i sceneria, lecz w obu przypadkach chodzi
o to samo poselstwo.

Najbardziej znaczącą różnicę widać w fakcie,
że Mojżesz pozwolił, aby laska wydostała się
spod jego kontroli, podczas gdy Chrystus nie
rozluźnił Swego uścisku i panowania nad bi�
czem.

Wypadki, które nastąpiły po owych wydarze�
niach, w obu przypadkach w pełni odpowiadały
tym proroczym działaniom zarówno Mojżesza,
jak i Jezusa. Mojżesz przez rzucenie laski prze�
powiedział przejście przez Egipt katastrof — i
stało się tak. Chrystus na dziedzińcu świątyni
zapewnił natomiast niewiernych, że mieli oni
jeszcze czas na pokutę. Jeszcze sprawował On
kontrolę nad biczem, l rzeczywiście: podczas Je�
go pobytu na ziemi nie spadły na lud żadne wiel�
kie nieszczęścia. Działanie Jezusa ostrzegało
również przed niebezpieczeństwem tego, że jeśli
lud ten nie nawróci się, On zostanie zmuszony do

44



wycofania Swej ochrony. To zaś spowoduje, że
podzieli on doświadczenia Egipcjan.

Historia pokazuje, że lud ten odmówił pokuty.
W swym buncie całkowicie odwrócił się od Boga,
więc i laska stała się wężem, czego dowodzi rzeź
i zniszczenie w Jeruzalem w 70 roku n.e.

Chrystus nikogo nie uderzył biczem. Nie z ta�
kim zamiarem wzniósł go do góry. Bicz ten zawisł
wprawdzie nad głowami ludzi, jednak tak długo,
jak znajdował się w rękach Chrystusa, nie mógł
ich dotknąć. Jakże ważne więc było, aby Żydzi
pozwolili mu pozostać tam, skąd nie mógł wyrzą�
dzić im żadnej krzywdy.

Gdy zatem porównamy Boże działania w Egip�
cie z postępowaniem Chrystusa w świątyni, wy�
raźnie ujrzymy prawdziwość słów Zbawiciela,
które zapewniają, że wszystko czyni On dokład�
nie tak, jak Jego Ojciec.

Świadectwo krzyża

Krzyż stanowi najjaśniejsze z objawień dróg
Pana oraz dróg Szatana wraz z odpowiednimi im
zasadami postępowania. Natura boju toczącego
się przy krzyżu ofiary nie pozwoliła na to, by któ�
raś z obu jego stron nie zaangażowała się weń
bez reszty. Nie było nic, co zostałoby zachowane
w rezerwie.

45



Maska, pod jaką Szatan starał się ukryć swą
prawdziwą tożsamość została zdarta, tak jak i
maska, którą umieścił na imieniu i charakterze
Boga, aby fałszywie przedstawić Go przed całym
wszechświatem. Z tej tytanicznej walki wyłonił
się on tym, kim jest rzeczywiście: istotą, która tak
zupełnie oddała się egoistycznej służbie, że była
w stanie poświęcić życie nawet Tego, który ją
stworzył i który dał jej wszystko, co posiadała. Zły
wykazał ducha, którym wcześniej już natchnął
nieprawych panów tej ziemi, poprzez których też
się manifestował. Sposób, w jaki potraktował
Chrystusa pokazuje, jak odniesie się on do
wszystkich, którzy nie zechcą mu służyć.

Jakże wdzięczni możemy być za to, że charak�
ter Boga jest tak diametralnie odmienny. Gdyby
było inaczej, naprawdę moglibyśmy drżeć z prze�
rażenia. Ojciec i Syn kierują się zupełnie inną
zasadą — zasadą służby płynącej z pełnej samo�
wyrzeczenia miłości. Służą wszystkim innym bez
względu na cenę, jaką przychodzi Im za to płacić.
Bóg nie niszczy tych, którzy nie są Mu posłuszni,
czyniąc tym zastraszający przykład dla innych.
Zamiast tego sam stawia się za przykład, poka�
zując, że daleki od odbierania komukolwiek ży�
cia, oddaje Swoje własne.

Szata Chrystusa rzeczywiście zanurzona zo�
stała we krwi — Jego własnej. Szatan również
odziany jest w zakrwawioną odzież — ale krwią

46



innych. Jakże różnią się one od siebie. Gdy sta�
rannie porównamy drogi człowieka z drogami
zwodziciela, okaże się, iż są one identyczne.
Jednak żadnej z rządzących na nich zasad nie
możemy odnaleźć w życiu Chrystusa i Jego Oj�
ca, chyba że przyjmiemy fałszywe oskarżenia, ja�
kie są przeciw Nim wysuwane.

Co więcej, sposób w jaki umarł Chrystus osta�
tecznie dowodzi, że Bóg nie niszczy grzesznika.

W ogrodzie Eden człowiek postanowił pójść
własną drogą. Okazując nieposłuszeństwo pra�
wu miłości, odrzucił w ten sposób ochronę swego
życia i wystawił się na fatalne rezultaty złamania
prawa. Tego samego dnia, gdy to uczynił, u�
marłby — tak jak powiedział Bóg — gdyby nie
zaistniała pewna szczególna okoliczność. W
chwili gdy upadł, Chrystus wstąpił pomiędzy
żyjących i umarłych, ze słowami: »Niech kara
spadnie na Mnie«.

Dlatego też przyszedł na tę ziemię po to, aby
przyjąć i ponieść w naszym imieniu karę, która w
przeciwnym razie zniszczyłaby każdego z nas.
To była sprawa pierwszorzędna. Chrystus nie
przyszedł, aby ponieść jakąś karę, lecz jedynie
tę, której poddany miał być człowiek i oczywiste
jest, że gdyby Zbawiciel nie poniósł należnej nam
kary do samego końca, nie moglibyśmy dostąpić
zbawienia.

Istnieją dwa poglądy na temat sposobu, w jaki

47



niepokutujących spotka ich los, jak odbiorą na�
leżny im wyrok. Powszechnie uważa się, że gdy
wyczerpana zostanie Boża cierpliwość, Najwyż�
szy użyje Swej wszechpotężnej mocy, aby oczyś�
cić wszechświat z nieposłusznych. Teoria ta
przypisuje Bogu rolę Tego, który osobiście doko�
nuje dzieła śmierci.

Gdyby to było prawdą, zatem i Chrystus mu�
siałby umrzeć w ten sam sposób, jako że umarł
naszą śmiercią. Gdyby więc nasza śmierć była
egzekucją dokonaną ręką Najwyższego, wtedy
Ojciec musiał być Tym, który zgładził Swego
Syna.

Jest jednak inny pogląd, który bierze pod
uwagę fakt, iż to grzesznik oddziela się od Stwór�
cy, w związku z czym Bóg nie może kontrolować
mocy panujących zarówno w nim samym, jak i
wokół niego, czego rezultatem jest zniszczenie
dokonane przez jego własną grzeszność.

Gdyby to było prawdą, zatem i Chrystus mu�
siał umrzeć w ten sam sposób.

To pokazuje nam, iż sposób w jaki oddał ży�
cie Zbawiciel, jest wyraźnym objawieniem spo�
sobu, w jaki śmierć spotka każdego niepoku�
tującego grzesznika. Na szczęście żadna tajem�
nica nie spowija śmierci Chrystusa. Dokonała
się ona na oczach wielu ludzi i nie spotkałem
się jeszcze z nauką, która stwierdzałaby, iż to
Ojciec zstąpił i osobicie zgładził Swego uko�

48



chanego Syna. Nie w ten sposób się to zda�
rzyło.

Sam Chrystus składa świadectwo na ten te�
mat. W ostatnich chwilach przed śmiercią wy�
krzykuje: »Boże mój, Boże mój, czemuś mnie
opuścił?« Mateusz 27,46.

Nie jest to świadectwo stwierdzające, że Bóg
zbliża się niosąc śmierć w Swych dłoniach. Prze�
ciwnie, odchodzi On od Chrystusa, podobnie jak
opuszcza każdego niepokutującego grzesznika.
Jezus oczywiście nie był grzesznikiem, lecz przy�
jąwszy ciężar grzechów świata stanął w miejscu
każdego przestępcy. Tak prawdziwie przyjął na
Siebie nieprawości, jak gdyby Sam je osobiście
popełnił. To właśnie oddzieliło Go od Ojca. W ta�
kim stanie, zdany na łaskę niszczyciela — grze�
chu, umarł Chrystus.

W ten sam dokładnie sposób umarli Egipcja�
nie, Sodomici, świat przedpotopowy, czy też każ�
dy inny człowiek kiedykolwiek poddany śmierci.
Tak samo grzech zniszczy pod koniec Millenium
wszystkich, którzy odrzucają ofertę zbawienia
spod jego mocy.

Świ�tsze koncepcje

Bóg jest miłością. Jego charakter i Jego prawo
to miłość. Każdy akt stworzenia, każdy ułożony

49



przez Niego plan i każdy podjęty w dziele odku�
pienia krok jest wyrazem tej niepojętej cechy.
Przenika ona każdą dziedzinę życia i postępo�
wania Boga.

Drogi Jahwe są niezmienne; niezmienne są
Jego zasady. Im lepiej rozumiane, tym bardziej
są one cenione i kochane. Jego miłość, gdy do�
strzeżona i przyjęta, zaleje duszę światłem i
pięknem — wytworzy reakcje, które harmonizo�
wać będą z myślami Odwiecznego. Jej odbiorca
wprowadzony zostanie w jaśniejący krąg życia
i piękna, które wiecznie emanuje od tronu
Wszechpotężnego; stanie się żywym kanałem,
poprzez który ten jaśniejący strumień dosięgnie
innych, a poprzez nich jeszcze kolejnych. Z ja�
kimż zdumieniem i radością odkupieni wkroczą
do społeczności z Panem. Przebywanie w świet�
le, które wypływa od Wiecznego jest szczęściem
nie mającym sobie równego — radością, której
nie da się z niczym porównać.

Nie wyobrażajmy sobie, że wszystko to nie jest
osiągalne przed powrotem Chrystusa i założe�
niem wiecznego Królestwa pokoju i radości. Dla
prawdziwego dziecka Bożego niebo zaczęło się
już teraz. Miłość Boża mieszka w jego sercu, a
charakter Jezusa znajduje swój wyraz w jego ży�
ciu. Dzień po dniu uczy się on myśleć i mówić o
Bogu tak jak Chrystus — Ten, który znał Go,
myślał i mówił o Nim najlepiej.

50



Tragedią niepomiernych proporcji jest to, że
od czasu upadku Szatan zaciemnia ludzkie
umysły najbardziej błędnymi poglądami na temat
charakteru kochającego ich, niebiańskiego Ojca.
Jest to bezpośrednią przyczyną mnożących się
smutków i cierpień, które ogarniają ziemską
rodzinę. Tendencją dzieci jest powielanie zacho�
wania rodziców. Tak więc, gdy ludzie postrze�
gają Boga jako istotę używającą Swej mocy w ce�
lu wymuszania posłuszeństwa i czci, powielają
ten przykład, ciemiężąc współbraci. Prowadzi to
do oporu i prób przezwyciężania tych nacisków,
co znów w nieunikniony sposób staje się pożyw�
ką dla wojen, terroryzmu, morderstw i tysięcy in�
nych nieszczęść. Opętani obsesją ochrony swe�
go własnego życia i majętności oraz realizowania
swych ambicji, dążą ludzie do swych celów bez
względu na koszt innych.

Gdyby jednak przestali myśleć po ludzku i za�
miast tego ujrzeli prawdziwy Boży charakter,
wtedy zapragnęliby go powielać. Głównym ich
zainteresowaniem stałaby się wówczas służba
innym, bez względu na koszt własny. Gdyby ten
duch napełniał i motywował każdego człowieka,
jak było to w przypadku Chrystusa, nigdy nie
doszłoby do tych wszystkich tragedii.

Nadszedł czas, by przestać myśleć po ludzku,
a zacząć tak, jak myślał Zbawiciel, który ukazał
Ojca takim, jakim jest On naprawdę. Gdyby uka�

51



zany przez Chrystusa obraz Boga został dostrze�
żony i doceniony, wtedy przed oczami wszy�
stkich, którzy na Niego patrzą otworzyłyby się
skarbnice zbawienia i odkupienia. Serca wszy�
stkich radowałyby się, gdyż:

To jest żywot wieczny,
aby poznali Ciebie,

Jedynego prawdziwego Boga,
i Jezusa Chrystusa,

którego posłałeś.

Jan 17,3.

52


	Myślę po ludzku
	Słowo wstępne
	Myślę po ludzku
	Inny sposób myślenia
	Inny pogląd
	Kluczowe pytanie
	Podarunki miłości
	Laska Mojżesza
	Dlaczego nie wcześniej?
	Oczyszczenie świątyni
	Świadectwo krzyża
	Świętsze koncepcje


